
171

A
R

TIC
U

LO
S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

Revista Interamericana de Psicología/Interamerican Journal of Psychology - 2004, Vol. 38, Num. 2 pp. 171-180

Por razones que en algún momento habrá que
desentrañar, la Psicología social que ha alimentado el
conocimiento de una generación tras otra después de la II
Guerra Mundial ha mostrado un especial cuidado en
presentar sus credenciales envueltas en formas
impecablemente alejadas de cualquier contaminación ide-
ológica. La severa advertencia que en 1946 hiciera Edwin
Guthrie en el discurso presidencial de la APA (olvidemos
los valores y volvamos a los hechos), parece que definió
un modo de hacer que quedó instalado en el inconsciente
colectivo de nuestra disciplina más allá del acuerdo, hoy
en día prácticamente generalizado, de la imposibilidad de
una ciencia libre de valores. Y mucho menos, si esta tiene
el adjetivo de “social”. La deriva individualista de un mo-
delo de sujeto que sigue suspendido en un vacío social
inconcluso a la búsqueda de una  psique en estado puro e
ingrávido ajena al medio social y a la experiencia histórica

(son términos puramente vygotskianos), resulta especial-
mente extraña y dañina para una Psicología que se preten-
da “social”. Tan extraña que resulta impensable no haberse
percatado del callejón sin salida que lleva adjunta esa
manera de entender la disciplina.

No fue ese el caso de Lewin, ni el de Sherif, ni el de
Asch, ni el de Tajfel, ni el de Milgram, ni el de Zimbardo,
por mencionar sólo a los más representativos. Desde
posiciones teóricas distintas, todos ellos dibujan una línea
con trazos gruesos que va desde el intento por descifrar
los fundamentos psicológicos del orden social por parte
de Sherif hasta la búsqueda de los motivos sobre los que
echó raíces la guerra civil en El Salvador por parte de
Ignacio Martín-Baró, pasando naturalmente por las razones
del Holocausto que atormentaron a Lewin, Milgram o Tajfel.
Es precisamente este último quien, en las primeras páginas
de una de las obras cumbres de todo el pensamiento
psicossocial, ”Grupos humanos y categorías sociales”,
ponen letra a la postura que agrupará las posiciones de todos
estos autores: “No creo que las explicaciones de los
conflictos y de la injusticia sociales sean primera y
principalmente psicológicas... Esto está estrechamente

Una Función Ética de la Psicología Social:
Los Estudios sobre el Fondo Ideológico de la Violencia Política

Luis de la Corte1

 Universidad Autónoma de Madrid, Madrid, España
José Manuel Sabucedo

 Universidad de Santiago de Compostela, España
Amalio Blanco

 Universidad Autónoma de Madrid, España

Compendio
Todos los procesos sociales que han generado alguna forma de violencia política se han servido de ciertas creencias
o argumentos para su justificación. El análisis de esta clase de creencias y argumentos constituye una de las
funciones sociales o éticas más importantes que pueden ser desempeñadas por la psicología social. Este trabajo
procura ilustrar la anterior idea mediante la revisión detallada de dos investigaciones desarrolladas en los ámbitos
latinoamericano y español, respectivamente, con el fin de analizar los procesos de construcción y diseminación de
discursos que sirvieron para legitimar diferentes formas de violencia política. Al mismo tiempo, la revisión de estos
trabajos resulta útil para reivindicar una recuperación del concepto de ideología para la investigación psicossocial.
Palabras clave: Violencia; ideología; análisis de discurso; política.

An Ethical Function of Social Psychology: The Studies about the Ideological Basis of Political Violence

Abstract
All the social process that has generated any form of political violence has involved some beliefs or arguments for
justify it. The analysis of this kind of beliefs and arguments constitutes one of the most relevant social or ethical
functions that can be developed through the social psychological research. This paper try to illustrate that idea by
means of the review of two studies developed in Latino American and Spanish contexts about the processes of
construction and dissemination of discourse, which legitimise different forms of political violence. At the same
time, those studies are useful to justify redemption of the concept of ideology for the social psychological research.
Keywords: Violence; ideology; discourse analysis; politics.

1 Dirección: Luis de la Corte Ibáñez, Facultad de Psicología de la
Universidad Autónoma de Madrid, Crtra. de Colmenar km. 15, 28049,
Madrid, España. E-mail: luis.cortes@uam.es



172

A
R

TI
C

U
LO

S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

LUIS DE LA CORTE, JOSÉ MANUEL SABUCEDO & AMALIO BLANCO

relacionado con mi convicción de que una Psicología social
‘neutral’ es prácticamente imposible, y de que, al mismo
tiempo, es posible y necesario intentar comprender en el
trabajo como psicólogo social la integración de las
interacciones individuales con sus marcos sociales más
amplios” (Tajfel, 1984, p. 24). Dichos marcos tienen nombres
y apellidos: presión, atmósfera y norma grupal, obediencia a la
autoridad, favoritismo endogrupal, categorización social,
desindividuación, sistema de valores y creencias, es decir,
ideología, por mencionar sólo algunos de los que cuentan con
más apoyo teórico y empírico. Pero esos marcos también
se llaman injusticia, discriminación, sumisión, desigualdad,
intolerancia, fanatismo, fundamentalismo, cosas que, en
sentido estricto, se predican tanto o más de los contextos
que de los individuos.

Tomemos un ejemplo que habla por sí solo. Solomon
Asch (1962) escribe uno de los capítulos más sublimes de
toda la historia de las ciencias sociales con la ayuda de dos
míseras cartulinas cruzadas por una y tres rayas
respectivamente, y a partir de los resultados arriesga una
advertencia nada superflua sobre la independencia y la
sumisión que hace caso omiso a la advertencia de Guthrie,
y que merece la pena que recojamos en su integridad:

“Cuando los individuos anulan su capacidad de pensar y
juzgar a su modo, cuando dejan de relacionarse
independientemente con las cosas y las personas, cuando
renuncian a su iniciativa y la delegan en otros, alteran el
proceso social e introducen en él una arbitrariedad radical.
El acto de la independencia es productivo desde el punto
de vista social, puesto que constituye la única forma de
corregir errores y de guiar el proceso social de acuerdo
con la exigencias experimentales. Por otra parte, el acto de
sumisión es antisocial, porque siembra el error y la confusión
[...] La acción compartida que reposa en la supresión
voluntaria o involuntaria de la experiencia individual,
constituye un proceso sociológico nocivo. Por la misma
característica, la acción de grupo debe poseer una dinámica
y un poder enteramente diferentes cuando sus propósitos e
ideas descansan en el discernimiento de sus miembros
humanos” (Asch, 1962, p. 492).

Los datos de Asch (1962), ese mágico 33.2% de
errores a favor de la mayoría en el grupo experimental
frente al 7.4% en el de control, dan la vuelta al mundo varias
veces al día en todos los manuales de Psicología social,
pero ya son bastantes menos los que siguen la huella a las
explicaciones que el propio autor hace de ellos, como si
un muro invisible impidiera ver las valoraciones (alteración
del proceso social y arbitrariedad radical de quienes
renuncian a su propia iniciativa, productividad de la
independencia, antisocialidad y carácter nocivo de la
sumisión, toda una batería cargada de valores) y, lo que es
peor, creer que no existen. Esa ha sido la historia de la
Psicología social. Milgram fue testigo privilegiado de los
datos y de las valoraciones de Asch: trabajó con él en 1959
y 1960 en Princeton, y quedó sorprendido de las
consecuencias de la presión, pero todavía lo quedaría más

de las confesiones de Adolf Eichmann durante el juicio
que le condenaría a muerte por crímenes contra la
humanidad. El suyo no es solo un experimento sobre la
obediencia a la autoridad, sino una metáfora erigida sobre
los cadáveres de millones de personas inocentes. Las
primeras páginas de su obra no olvidan el contexto:

“Ha podido confirmarse con razones bien probadas que
entre los años 1933 y 1945 fueron sistemáticamente
sacrificados bajo órdenes millones de personas inocentes.
Se construyeron cámaras de gas dentro de campos de
muerte donde diariamente se producían cadáveres con la
misma precisión y eficacia que en cualquier fábrica de
herramientas. Esa política tan bárbara pudo tener cabida
en la cabeza de una única persona, pero no pudo ser llevada
a cabo a escala tan masiva sin la participación de un gran
contingente de gente obediente. La obediencia es el
mecanismo psicológico que hace de eslabón entre el
individuo y los fines políticos. Es la argamasa que une a las
personas con los sistemas de autoridad” (Milgram, 1980, p.
15).

Muy pocos son los autores que se han percatado de la
action ideology de Lewin, ese conjunto de valores que
uno acepta a raíz de su pertenencia grupal, que no son otra
cosa que la “ideología oficial” (el antisemitismo, por
ejemplo) que acaba por erigirse en guía de conducta (Lewin,
1948, p. 64). La democracia es un valor, un racimo de
valores que es necesario enseñar y es obligatorio aprender
a fin de no volver a tropezar de nuevo con la barbarie. Se
aprende a ser demócrata, se aprende a ser tolerante, se
aprende a ser autócrata, “es una falacia asumir que cuando las
dejamos solas, las personas se conducen automáticamente de
manera democrática en su vida grupal.. En la democracia, como
en cualquier otra cultura, la gente adquiere este modelo
por aprendizaje. Normalmente, dicho aprendizaje tiene
lugar al crecer en esa cultura” (Lewin, 1948, p. 38). Lewin,
Asch, Milgram, Tajfel son el paradigma del denodado
esfuerzo por dar respuestas a interrogantes intelectuales y
morales que la realidad social y sus transformaciones
históricas han ido planteando a los hombres y mujeres del
siglo XX. Desde los primeros análisis sobre el fenómeno
de las masas, pasando por las investigaciones sobre
estereotipos y prejuicios sociales, los estudios sobre
variables como la personalidad autoritaria y el dogmatismo,
los efectos de la propaganda o los experimentos sobre
obediencia, agresión y altruismo, las aportaciones de la
investigación psicossocial deben ser  valoradas, ante todo,
por referencia a las enseñanzas morales y éticas que la
misma disciplina ha aportado a la comprensión de la
condición humana y de algunos de sus matices más
sombríos.

Este artículo pretende destacar, una vez más, la
dimensión crítica y, por consiguiente, la función ética que
está implícita en la propia labor de investigación, análisis
social y teorización de los psicólogos sociales. Para ello
vamos a centrarnos en un ámbito de investigación y un tipo



173

A
R

TIC
U

LO
S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

UNA FUNCIÓN ÉTICA DE LA PSICOLOGÍA SOCIAL: LOS ESTUDIOS SOBRE EL FONDO IDEOLÓGICO DA LA VIOLENCIA POLÍTICA

de fenómeno concretos: las ideologías o sistemas de
creencias que en ciertos contextos sociales e históricos
cumplen una función inductora y de legitimación de la
violencia política. Aparte nuestro interés por el tema en
tanto que investigadores en dicho campo, las razones para
justificar su elección no faltan. A tales efectos importa
destacar la imperecedera y triste actualidad de la violencia
política en diversas partes del mundo y el reto que dicho
problema plantea a aquellos científicos sociales que sigan
aspirando a que su trabajo y sus conocimientos sirvan para
erradicar en la medida de lo posible el sufrimiento humano.
En segundo y último lugar, conviene subrayar la renovada
atención que varios psicólogos sociales implicados en el
estudio de la violencia han venido prestando últimamente
al concepto de ideología (ver Billig, 1991; Fernández,
1998; Jost & Hunyady, 2002; Martín-Baró, 2003; Van Dijk,
1999). Nada de esto debería extrañarnos, a menos que
olvidásemos el hecho de que todas las manifestaciones
conocidas de violencia social o colectiva se han visto
influidas y estimuladas por alguna ideología capaz de
legitimar el uso de la fuerza e incluso la comisión de los más
execrables actos de crueldad humana. Así, dedicaremos el
siguiente epígrafe a definir nuestra personal aproximación al
concepto de ideología. A continuación, ofreceremos un análisis
detallado de dos investigaciones psicossociales más o menos
recientes dedicadas a explorar el fondo ideológico que sirve
de legitimación a dos importantes formas de violencia política
(la guerra contra-insurgente y el terrorismo nacionalista), así
como algunas de las tácticas retóricas y de las prácticas
discursivas que sostienen tales contenidos ideológicos.

La ideología: Funciones y Perversiones
Al igual que cualquier otra forma de violencia, los actos

de violencia política resultan de la convergencia de una
multiplicidad de factores o causas entre los que, siguiendo
a Martín-Baró (2003), cabe destacar tres: una ecuación
personal, un contexto posibilitador y un fondo
ideológico. O dicho de otro modo, para que una agresión
tenga lugar es necesario que se den una serie de condiciones
de índole personal, social e ideológica. No obstante, y sin
entrar en muchos detalles que nos desviarían del tema de
este artículo, parece evidente que el peso que esos
diferentes factores puedan ejercer sobre la gestación de
un comportamiento agresivo varía en función del tipo de
violencia al que nos refiramos. La mayoría de los expertos
coinciden en la opinión de que los atributos personales de
los individuos que protagonizan algún acto de violencia
política no permiten predecir o explicar tales acciones de
modo satisfactorio, siendo igualmente reconocida la
influencia determinante ejercida en tales casos por los
factores de índole social e ideológica (Fernández-Dols et
al., 2000; Guilligan, 2001; Martín-Baró, 2003; Ross,
1995). Como ya hemos indicado más arriba, este artículo

se ocupará de aquel segundo factor fundamental, sin que
ello implique subestimar en modo alguno el valor
explicativo de los posibles antecedentes sociales de la
violencia política ni de sus probables condicionantes
situacionales.  Volvamos entonces al concepto de ideología.

Cuando Ignacio Martín-Baró planteaba la necesidad de
atender al fondo ideológico que envuelve a los actos
violentos pretendía destacar, ante todo, el carácter
significado de aquéllos, distanciándose así de las
interpretaciones más simplistas que procuran reducir los
comportamientos agresivos a meras reacciones
espontáneas, innatas o aprendidas, a la situación o a una
cierta configuración de estímulos. La violencia,
especialmente aquella que implica a grupos humanos y no
sólo a individuos, tiene un sentido para quien la ejerce,
esto es, remite a alguna clase de ideas y creencias
compartidas por los miembros de tales grupos, y sirve para
su legitimación. Pero antes de analizar esta relación entre
factores socio-cognitivos y comportamientos violentos,
tratemos de aclarar en qué sentido preciso emplearemos
el término “ideología” en tales análisis.

Siguiendo a Van Dijk (1999), puede definirse como
ideología cualquier sistema de creencias (fácticas y
evaluativas) compartidas por los miembros de un grupo
social. Podría hablarse así de la ideología de un partido político,
de una clase social, de una comunidad cultural o religiosa, de
una empresa o de una banda juvenil. De acuerdo con Bar-Tal
(2000), las creencias sociales -por tanto, las ideologías-,
pueden y suelen cumplir cuatro funciones principales: 1) una
función epistémica o de conocimiento sobre diversas
cuestiones relativas al mundo y al entorno social; 2) una función
de formación, mantenimiento y refuerzo de la identidad
social; 3) una función de preservación del sistema social,
la comunidad o el grupo en el que dichas creencias están
vigentes y (4) una función directiva (y por tanto,
legitimadora) del comportamiento de las personas o los
grupos que las sostengan.

Aunque en nuestro caso proponemos una concepción
inicialmente neutra de los fenómenos ideológicos, ello
no nos impide reconocer el valor inherente a otras
aproximaciones críticas a la hora de desvelar las
dimensiones más negativas del pensamiento ideológico.
Así, tales enfoques críticos coinciden en el supuesto de
que, merced a la especial importancia que para los grupos
sociales tienen sus funciones 2 (refuerzo de la identidad
social del grupo) y 3 (preservación del grupo), la ideología
puede y suele promover interpretaciones distorsionadas o
erróneas de la realidad social y política, efecto que
podríamos interpretar como una cierta perversión de la
función 1 o epistémica. En tales casos, podría decirse que
lo ideológico se opondría a lo racional en sentido
epistemológico. A su vez, toda definición peyorativa de la
ideología atiende también a las implicaciones que las



174

A
R

TI
C

U
LO

S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

mencionadas deformaciones epistemológicas han ejercido
sobre la función 4 (directiva del comportamiento) pues,
en último término, el gran problema de lo ideológico
radicaría en sus consecuencias para la acción y la vida
social; consecuencias que podrían ser igualmente
calificadas de irracionales en un sentido ético (así,
podríamos recordar de nuevo el ejemplo paradigmático
de Marx, quien identificó esas consecuencias anti-éticas
de la ideología capitalista con la dominación del
proletariado por la burguesía).

Actualmente, y suponiendo que pudiera identificarse
una ideología dominante que siguiera orientando el
comportamiento de la mayoría de los miembros de un
sistema social en favor de los intereses de una minoría
privilegiada, se tiende a reconocer la coexistencia habitual
de diferentes ideologías y de contenido diverso (político,
cultural, religioso) en un mismo sistema social. Asimismo,
cabe admitir la posibilidad de que cualquiera de esas otras
formas de ideología, naturalmente orientadas a la
preservación del grupo social que la sostiene y a la
satisfacción de sus intereses particulares, pueda generar
asimismo ciertas consecuencias éticamente reprobables,
con cierta independencia de que las acciones que tal
ideología acabe legitimando sirvieran a la reproducción
del orden social establecido o, por el contrario, a su
transformación. Así, sabemos que las ideologías racistas
y sexistas y las concepciones políticas y religiosas de
carácter autoritario han dado lugar a execrables acciones
criminales, tanto cuando han sido sostenidas desde las
alturas de un Estado totalitario como cuando han servido
para legitimar el terrorismo ejercido por algún grupo
subversivo. Examinemos entonces con cierto detalle un
par de ejemplos de cómo la investigación psicossocial
puede ayudarnos a conocer y comprender los rasgos más
característicos de esta clase de ideologías y de sus formas
frecuentes de implementación y concreción a través de
diversas prácticas discursivas.

Ideología en la Guerra de El Salvador
Una de las líneas de investigación psicossocial más

originales e interesantes sobre el fenómeno de la guerra
fue la desarrollada por Ignacio Martín-Baró durante la
década de los años ochenta en El Salvador, época en la que
este pequeño país centroamericano sufrió una cruenta
guerra civil. Los trabajos de Martín-Baró aportaron un
importante volumen de datos referentes a las prácticas de
información y desinformación o de manipulación de la
subjetividad colectiva que en gran parte definen una nueva
estrategia bélica bien conocida bajo la etiqueta de
“Conflictos de Baja Intensidad” (desde ahora CBI; véase
Rodríguez, 1995).

Para contextualizar estos estudios sobre la
ideologización de la guerra civil en El Salvador es

importante destacar el deseo mayoritario, reiteradamente
expresado por los salvadoreños, de encontrar una solución
pacífica al conflicto, circunstancia que obligaría al gobierno
salvadoreño y a su único pero potente aliado, los Estados
Unidos, a hacer arduos esfuerzos por justificar una guerra
y una opción política cada vez más impopulares, tanto desde
el punto de vista interno como en el ámbito internacional.
Así, tras una primera etapa de “guerra sucia” caracterizada
por la violenta represión ejercida por fuerzas militares y
paramilitares sobre los disidentes políticos y sobre buena
parte de la población civil (ONU, 1993), el objetivo de
ganarse a esa misma población civil, es decir, la “guerra
psicológica” acabaría volviéndose prioritario a partir de
1984, como quedó bien descrito en algunos de los estudios
de Martín-Baró (1987). Según Martín-Baró, el proceso
de ideologización del conflicto en favor de los intereses
del gobierno salvadoreño se desarrolló mediante diversas
tácticas y elementos que ahora revisaremos brevemente.

Doctrina de la seguridad nacional e imagen perversa
del enemigo. La estrategia fundamental de legitimación
de la opción del gobierno fue la creación y difusión de una
imagen distorsionada de los miembros del enemigo
insurgente y de los objetivos y causas que dieron lugar a la
guerra civil. Como indica buena parte de la evidencia
empírica acumulada por la Psicología social sobre los
conflictos intergrupales de todo tipo, la aparición en el
seno del endogrupo de un estereotipo negativo sobre los
miembros del exogrupo es una consecuencia habitual de
tales situaciones (Bar-Tal, 2000), consecuencia asimismo
estimulada en casos de guerra mediante el recurso a la
propaganda (Brown, 1986; Pratkanis & Aronson, 1998).
La devaluación moral del enemigo resulta mucho más fácil
si se cuenta con una cierta ideología de fondo que sirva
para asignar un papel perverso al exogrupo dentro del
contexto social e histórico en el que el conflicto tenga
lugar (pensemos, por ejemplo, en el rol que la ideología
nazi atribuyó a  los judíos europeos, a quienes se culpó de
la decadencia alemana del periodo entreguerras). En este
mismo sentido, Martín-Baró analizó cómo el discurso
oficial que precedió en varios meses al inicio de la guerra
civil salvadoreña, y que fue sostenido por el gobierno
durante todo el conflicto, reiteró las apelaciones a la
“seguridad nacional” con el fin de justificar tanto la guerra
abierta como la represión violenta sobre diversos sectores
de la población civil. Según Martín-Baró, el presupuesto  básico
de esa doctrina de la “seguridad nacional” era el de que, en la
situación presente, el mundo se encontraba dividido de forma
irreconciliable entre el Este y el Oeste, entre el “mundo libre”
y el “comunismo”, de modo que quien no estuviera abiertamente
con el “mundo libre” estaría actuando en realidad como
enemigo suyo. De hecho, según cierto famoso informe
elaborado en 1984 por Henri Kissinger, las regiones de
Centroamérica y el Caribe fueron ya definidas como sendas

LUIS DE LA CORTE, JOSÉ MANUEL SABUCEDO & AMALIO BLANCO



175

A
R

TIC
U

LO
S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

zonas donde el poderoso Estado norteamericano se jugaba
su credibilidad a nivel mundial y donde el peligro de
proliferación de nuevos gobiernos marxistas-leninistas
resultaba más inminente (Montobbio, 1999).

Un significativo dato que nos ilustra la influencia de
esta doctrina de la seguridad nacional lo aportaría Martín-
Baró, justo el año anterior al comienzo de la guerra abierta
en El Salvador (Martín-Baró, 1980), al mostrar mediante
un sencillo análisis de contenido los sombríos pronósticos
vertidos en la prensa salvadoreña acerca de la posibilidad
de que el país llegara a ser gobernado por alguno uno de
los partidos de izquierda. Las consecuencias vaticinadas
variaban desde los efectos de un indudable caos económico,
pasando por la generalización de la violencia hasta llegar a
la implantación en El Salvador de una dictadura comunista
controlada de hecho por la URRSS. Asimismo, Martín-Baró
ofreció pruebas diversas de cómo la información difundida
por el gobierno salvadoreño y los medios de comunicación
afines reprodujeron esa misma interpretación de la situación
geopolítica de El Salvador, justificando de hecho el empleo de
toda clase de medios, pacíficos o violentos, para preservar al
país de la amenaza de una oscura conspiración ruso-cubana y
de la agresión comunista. Naturalmente, tanto los actos de
represión política violenta ejecutados por el ejército o por
algún grupo paramilitar como las acciones militares eran
seguidas en la prensa oficial de las oportunas racionalizaciones
patrioteras, según las cuales, el verdadero y gran enemigo de
la patria no sería persona ni grupo alguno sino el propio
comunismo.

Tal y como habían señalado anteriormente Chomsky y
Hermann (1979), Martín-Baró volvería a advertir también
sobre el empleo parcial y selectivo que el gobierno y la
mayoría de los medios de comunicación hacían de la
palabra “terrorista”: “mientras la versión oficial tilda de
terrorismo el sabotaje a la red de energía o de comunicaciones
realizada por los insurgentes, calla y hasta justifica como
acciones de patriótico heroísmo, requerida por la lucha contra
los terroristas, una cadena continua de registros, secuestros,
campañas estimulando la delación, la desaparición de personas,
torturas sistemáticas, hostigamiento de la vida privada,
bombardeos de aniquilación, asesinatos, exhibicionismo
macabro y matanzas colectivas” (Martín-Baró, 1983, p.
417). Más en concreto, en un estudio destinado a explorar
específicamente la imagen del enemigo reflejada en la
prensa pro-gubernamental, el adjetivo de “terrorista” fue
precisamente el que más se prodigó para identificar a los
miembros de la guerrilla, otras muchas veces tildados
también de “subversivos”, “facinerosos” “delincuentes” y
“extremistas”, aunque casi nunca de “guerrilleros” o
“rebeldes” (Martín-Baró, 1982).

La mentira institucionalizada. Una segunda estrategia
ideologizadora de uso reiterado en todas las guerras es la
del recurso a la calumnia y a la mentira. Según Martín-

Baró (1982), el proceso de “institucionalización de la
mentira” se materializó en el caso salvadoreño mediante
dos vías. Primero, mediante la censura, el control
informativo y la difusión de una “versión oficial” de los
hechos relacionados con la contienda que exageraba los
éxitos del ejército y ocultaba tanto sus acciones más
execrables como los propios triunfos parciales de la
guerrilla. Segundo, mediante apelaciones supuestamente
fundadas a una opinión pública mayoritariamente partidaria
de las decisiones y las acciones del gobierno salvadoreño.

Para contrarrestar la estrategia que comentamos, en
1986, Martín-Baró impulsó la creación de un Instituto
Universitario de la Opinión Pública (IUDOP). Cumpliendo
sus objetivos fundacionales, el IUDOP logró desenmascarar
dos importantes “mentiras institucionales” que hacían
referencia, respectivamente: 1) a las supuestas actitudes
favorables de los salvadoreños acerca de las injerencias
estadounidenses en el conflicto; 2) así como a su solución
militar. Por el contrario, los informes del IUDOP demostraron
que la gran mayoría de los salvadoreños siempre fueron
reticentes a las intromisiones de los Estados Unidos en los
asuntos del país y que la solución militar al conflicto de los
ochenta cayó en descrédito a los pocos años de iniciarse la
contienda (para mas detalles véase De la Corte, 2001a).

El recurso a la religión. En una serie de estudios
empíricos y de análisis teórico escasamente conocidos
pero absolutamente brillantes, Martín-Baró explicaría
cómo la religión se convirtió en un elemento fundamental
de la “guerra psicológica” (De la Corte, 2001b), toda vez que
algunos miembros de la Iglesia católica, progresivamente
implicados en la crítica y la denuncia de las desigualdades
extremas y de las violaciones a los derechos humanos, se
volvieron incómodos o peligrosos para el gobierno, lo que en
más de un caso les costó hasta la vida (como lo demostrarían
los asesinatos del arzobispo de San Salvador, monseñor
Romero, y de los universitarios jesuitas, el rector Ella curia, el
propio Martín-Baró y el sociólogo Segundo Montes, entre
otros). En tales condiciones, y dada la enorme influencia
ejercida por este sector “subversivo” de la Iglesia, se hacía
patente la necesidad estratégica de instaurar una nueva
“religión del orden” (Martín-Baró, 1989). Con ese
propósito, el gobierno salvadoreño y, sobre todo, algunas
instituciones estadounidenses, incluido el gobierno de esa
nación y la Fundación Rockefeller, iniciaron una campaña
de apoyo masivo –básicamente económico- a la instalación
de las iglesias pentecostales y evangelistas de origen
norteamericano en El Salvador. Se trataba, como apuntaría
Martín-Baró, de difundir nuevas versiones de la concepción
religiosa tradicional, individualista, formal y espiritualista,
versiones que volvían a enfatizar los aspectos trascendentes
en detrimento de una interpretación más mundana de la fe
cristiana como la que había popularizado en toda
Iberoamérica la llamada Teología de la liberación. Las

UNA FUNCIÓN ÉTICA DE LA PSICOLOGÍA SOCIAL: LOS ESTUDIOS SOBRE EL FONDO IDEOLÓGICO DA LA VIOLENCIA POLÍTICA



176

A
R

TI
C

U
LO

S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

encuestas realizadas por Martín-Baró indicaban, en efecto,
que las personas adscritas a aquellas nuevas confesiones
mostraban actitudes mucho más conservadoras y benévolas
o, en todo caso, mucho menos críticas respecto a las
acciones del gobierno, en comparación con que las
posiciones expresadas por los católicos. Finalmente, las
pretensiones ideologizadoras que estimularon el apoyo a
esas iglesias se vieron parcialmente satisfechas: en 1987,
el 22,6% de los salvadoreños se confesaban evangelistas,
pudiendo reconocerse en dos años, de 1985 a 1987, un
crecimiento aproximado del número de acólitos de dicha
iglesia en torno a un 25%.

Legitimando el Terrorismo: El Caso de ETA
El terrorismo es el segundo tipo de violencia del que

vamos a ocuparnos a continuación para seguir justificando
nuestras tesis iniciales. En adelante, usaremos la palabra
terrorismo para designar aquel tipo de violencia cuyas
consecuencias tratan de alcanzar a personas o grupos que
no han sido víctimas directas de la agresión pero que pueden
verse negativamente afectadas por aquélla mediante la
aparición de ciertas reacciones psicológicas tales como
sentimientos de inseguridad, miedo o pánico (De la Corte,
2001c; De la Corte, Moreno, & Sabucedo, 2003).
Naturalmente, la razón por la que tales respuestas psicológicas
tratan de ser provocadas por parte de los terroristas (ya sean
miembros de algún grupo subversivos o de alguna fuerza pro-
gubernamentales) radica en su posible capacidad para influir a
su vez sobre la vida social y política.

Una característica peculiar de la violencia terrorista es
que suele resultar mucho más difícil de justificar que
cualquier otra clase de agresión (el terrorismo transgredí
la mayoría de los códigos morales existentes), lo cual
vuelve aún más crucial el factor ideológico. Un buen
ejemplo nos lo ofrece el caso de ETA, organización
terrorista nacida en España en los últimos años de la
dictadura franquista con el doble propósito de contrarrestar
la represión estatal ejercida sobre parte de la población
vasca y de crear un nuevo Estado vasco independiente
(Shabad & Llera, 1995). Según un informe elaborado en el
año 2001 por el Comisario Europeo de Derechos Humanos,
desde 1968 hasta entonces, ETA había perpetrado cerca
de 800 asesinatos a ciudadanos españoles, además de otras
violaciones a los derechos humanos, la inmensa mayoría
de las cuales (aproximadamente un 93% de los asesinatos)
fueron cometidos una vez restauradas las libertades
políticas en España (El País digital, 15/3/2001, p. 5).

Durante los últimos años, los estudios sobre ETA se
han multiplicado, aportando información valiosa respecto
al “fondo ideológico” con el que la organización terrorista
pretende respaldar sus actividades (Elorza et al, 2000; Llera,
1994; Wieiviorka, 1997). A partir de aquí pueden establecerse
algunas afirmaciones al respecto, de las cuales destacamos

dos. Primero, la ideología con la que ETA se ha identificado
desde su fundación es una ideología que combina las típicas
tesis etnonacionalistas con una lectura seudo-marxista de
la historia de las relaciones entre el “pueblo vasco” y el
Estado español. Fundada sobre elementos tales como una
base de datos históricos parcialmente ficticios, una
concepción de la identidad y la cultura vascas heredada del
romanticismo alemán y la referencia permanente a la
dictadura franquista, la ideología etarra presenta al Estado
español como una institución autoritaria y represiva que
se niega a reconocer las aspiraciones legítimas del “pueblo
vasco” a la secesión, propósito para cuya consecución no
cabe más opción estratégica que la de la violencia. En este
sentido, la actividad de ETA se auto define en términos de
una supuesta “guerra justa”, de una “lucha por la liberación
del pueblo vasco”, obviando el hecho de que tal “pueblo
vasco” no comparte plenamente las tesis del nacionalismo
radical y de que una porción importante de la población
originalmente vasca no reconoce como opuestas las
identidades vasca y española.

El segundo aspecto a destacar de la ideología de ETA
tiene que ver con su propia evolución en el contexto más
amplio de la reciente historia política española. Como ya
se advertido más arriba, aunque la mayoría de los
partidarios y simpatizantes de ETA han sostenido los
términos anteriores en los que se resumen su discurso
ideológico fundacional, lo cierto es que dichas tesis
quedaron rápidamente superadas por los acontecimientos
iniciados con la transición española a la democracia.
Restablecido el régimen democrático, constituido el
Estado de las Autonomías (una de las principales, la del
País Vasco, donde desde entonces siempre ha gobernado
un partido nacionalista) y decretada una amnistía general
sobre todos los delitos de origen político, las apelaciones
a un régimen autoritario ya inexistente quedarían en
entredicho. En apoyo de esta última afirmación cabría
aducir, por ejemplo, numerosos datos que indican que,
aunque el apoyo civil a ETA no pueda ser subestimado en
ningún caso, tal respaldo ha ido disminuyendo a medida
que su ideología política original se ha ido traduciendo en
mera cobertura de una violencia cuya justificación moral
resultaría cada vez menos transparente para la propia
población vasca (Shabad & Llera, 1995).

¿Qué puede añadir la perspectiva psicossocial al
análisis crítico de las supuestas “razones”, la ideología y
las estrategias discursivas que aún hoy sirven para tratar de
legitimar la violencia de ETA? Nuestra respuesta se apoyará
extensamente en los materiales hoy disponibles y
procedentes de un proyecto de investigación en el que
durante los últimos años hemos venido participando
algunos colegas españoles de las universidades de Santiago
de Compostela y Autónoma de Madrid, bajo la dirección
del profesor José Manuel Sabucedo (De la Corte, 2001c;

LUIS DE LA CORTE, JOSÉ MANUEL SABUCEDO & AMALIO BLANCO



177

A
R

TIC
U

LO
S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

Sabucedo et al., 2001; Sabucedo, Blanco, & De la Corte,
2003). Nuestras investigaciones implican el análisis
pormenorizado de las declaraciones habitualmente
formuladas por ETA y por otros grupos próximos a ella a
través de la prensa escrita. Concretamente, dedicaremos
el espacio disponible a ilustrar los resultados y
conclusiones aportados por uno de esos análisis centrado
en las declaraciones realizadas en este sentido al finalizar
el periodo de “tregua” determinado por los terroristas entre
septiembre de 1998 y noviembre de 1999 (Sabucedo et
al., 2001). En síntesis, lo que dichos análisis revelan es
que, redefinidos en términos más o menos abstractos, los
recursos retóricos empleados por ETA no difieren en
exceso de las estrategias discursivas legitimadoras de las
que otros individuos, grupos o Estados suele servirse para
justificar esta y otras formas de violencia política (para
esto puede verse Apter, 1997; De la Corte, Moreno, &
Sabucedo, 2003). Veámoslo. Referencia a la existencia de
un conflicto relevante al endogrupo. Partimos del supuesto
de que el terrorismo surge como una forma extrema de
“protesta política”. Pues bien, según los estudios
psicossociales sobre este fenómeno, los grupos que
“protestan” tienden a definir la coyuntura conflictiva como
una situación injusta e ilegítima que afecta gravemente a
la vida de muchas personas y cuya solución exigiría una
acción colectiva (opción de cambio social), antes que una
solución individual (opción de movilidad social). Sabemos
también que esta clase de interpretaciones suelen activar
y/o reforzar los sentimientos de identidad compartida entre
las personas o grupos a los que se pretende representar
mediante el mismo acto de protesta (Gamson, 1992;
Klandermans et al., 1999). Una primera ejemplificación de
esta estrategia discursiva puede encontrarse en un comunicado
de ETA emitido en febrero de 2000 en el que la organización
aduce las supuestas razones que le han llevado a poner fin a la
tregua antes mencionada. Resumidamente, los argumentos
vertidos en ese comunicado son los siguientes:

— Defender la “democracia española” bajo la
protección de las fuerzas armadas cuando la “democracia
vasca” está “prohibida” y la “defensa de Euskal Herria” se
castiga con la cárcel y la muerte, no puede ser una opción
política legítima (Gara, 8 de marzo del 2000, p. 16). La
expresión “Euskal Herria” es empleada en este contexto
como alusión a la nación vasca ideal y futura, una nueva
realidad geográfica y política que comprendería los
territorios actualmente identificados como “País vasco”,
“Navarra” y algunas provincias francesas.

— Es por esto que ETA se refiere a la situación
actual definiéndola como un “conflicto armado” que
enfrentaría a Euskal Herria con España y Francia, toda
vez que “las fuerzas armadas, económicas, políticas,
jurídicas y mediáticas de esos estados no han cejado

en su postura opresora” durante todo el periodo de la
tregua (Gara, 8 de marzo del 2000, p. 16).

- Finalmente, en opinión de ETA la tregua ha servido
para clarificar el estado del conflicto. Por ello mismo se
exhorta al “pueblo vasco” a que viva su propia condición
de euskaldun, lo cual supone en último término “hacer
frente a los estados que oprimen a nuestro pueblo”, con el
fin de lograr entre “todos” los vascos “la democracia para
Euskal Herría, unas instituciones de los ciudadanos vascos
y que todo ciudadano vasco tenga los mismos derechos en
cualquier parte del País” (Gara, 8 de marzo del 2000, p.
15).
Como se ve en estas declaraciones, el supuesto

conflicto armado del que habla ETA no compromete
únicamente a esta organización frente a los estados español
y francés, sino a toda Euskal Herria, es decir, a toda la
hipotética nación vasca. Así, por un lado ETA se atribuye a
sí misma y en exclusiva la capacidad de determinar las
aspiraciones y demandas políticas de los vascos, las cuales
parecen coincidir absolutamente con los objetivos de ETA.
Por ello mismo, nada se dice de lo que, en términos de
proyectos y aspiraciones políticas, distingue realmente a
ETA de otros grupos políticos del País Vasco o de las otras
regiones (Navarra y provincias francesas) que la
organización considera parte legítima de su proyecto
político. Por último, el “conflicto” se explica, según ETA,
como consecuencia de una situación de opresión sobre
Euskal Herría, pues se dice que todos aquellos que tratan
de defenderla sufren cárcel y muerte, lo cual demuestra
que el Estado español no ampara un verdadero régimen
democrático. Es decir, que para presentar la situación
política del País Vasco como una situación de opresión,
una vez más se evita la apelación al grupo que
concretamente es objeto de represión (la represión casi
siempre legítima, es decir, ajustada a Derecho, que los
estados español y francés han ejercido sobre los
responsables de los actos de terrorismo de ETA). Por el
contrario, en la percepción fantasiosa de ETA la represión
sería un mal del que supuestamente se habrían visto
aquejados todos los defensores de Euskal Herria, como si
los representantes y miembros de todos los partidos
políticos nacionalistas hubieran sufrido persecución
estatal, cuando lo cierto es que el PNV (Partido
Nacionalista Vasco) gobierna en la Comunidad Autónoma
Vasca desde el principio de la democracia posfranquista, a
veces mediante pacto autonómico o estatal con los partidos
constitucionalistas (PSOE y PP).

Atribución externa de responsabilidades sobre el uso
de la violencia: La experiencia enseña que este tipo de
atribuciones resulta frecuente en el caso de aquellas
conductas que resultan difíciles de justificar, excepto como
respuesta a otras acciones previas éticamente ilegítimas
(Bandura, 1998). Puesto que, dada una situación de

UNA FUNCIÓN ÉTICA DE LA PSICOLOGÍA SOCIAL: LOS ESTUDIOS SOBRE EL FONDO IDEOLÓGICO DA LA VIOLENCIA POLÍTICA



178

A
R

TI
C

U
LO

S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

conflicto, existen diversas vías para su gestión, el recurso
a la violencia sólo resultaría legítimo en aquellos casos en
los que el resto de estrategias de afrontamiento más o
menos pacíficas no fueran viables, tal y como se refleja en
las tradicionales argumentaciones morales en favor del
tiranicidio, la guerra justa y las revoluciones sociales y
políticas (Walzer, 2001). En tales casos parece evidente
que la responsabilidad de la conducta política violenta se
desplaza desde sus ejecutores hacia aquel grupo o grupos
que impiden un tratamiento pacífico del conflicto.

Volviendo al anterior comunicado de ETA, Sabucedo y
sus colaboradores (2001; 2003) destacan que ETA
reconozca precisamente como principales obstáculos a la
resolución definitiva del conflicto la “cerrazón irracional”
de los estados español y francés, al mismo tiempo que la
“falta de valentía y decisión” de los partidos políticos
nacionalistas, PNV y EA (Euskal Askartasuna), y de otros
agentes políticos y sociales de Euskal Herria que no apoyan
la opción terrorista y que, de hecho, han “ralentizado” y
“dejado pudrir el proceso”, debido al predominio de sus
“intereses partidistas” (Gara, 8 de marzo de 200, p. 16).
Constituyendo en realidad un grupo cuantitativamente
minoritario dentro del conjunto de agentes políticos del
País Vasco, ETA se dirige públicamente a los otros grupos
que representan a una porción mucho más amplia de la
ciudadanía vasca (la porción nacionalista, claro está) para
exigirles que modifiquen sus posturas en favor de la
interpretación etarra del conflicto. Además, el discurso
de ETA no tiene reparo alguno en apelar a un cierto sentido
“democrático” cuando tal exigencia es concretada en
términos de “un compromiso y pasos claros a favor de un
proceso concreto, decisorio y democrático que lleve a
Euskal Herria a ser dueña de su futuro” (Gara, 8 de marzo
de 200, p. 16). A favor de esta misma línea de
argumentación se manifiestan también algunos agentes
sociales y medios de comunicación afines a la organización
terrorista. Así, el coordinador de “Gestoras Pro-Amnistía
de Biskaia” (organizaciones orientadas a la liberación de
los terroristas que cumplen sus penas en cárceles
españolas) declaraba que el acuerdo firmado entre los dos
partidos constitucionalistas, PP y PSOE, (acuerdo
autodenominado “por las libertades políticas y el
terrorismo”), supondría un “nuevo ciclo represivo” que
pondría de manifiesto el “rostro fascista” del Estado
español, lo que a su vez “legitimaría” la continuación de la
“lucha armada” por parte de ETA (Gara.net 20/12/2000).
También en una editorial del diario Gara del 5 de junio de
2000, y en alusión al asesinato de Jesús María Pedrosa,
concejal del Partido Popular en la localidad de Durango,
se afirmará lo siguiente: “el atentado de ayer viene ser una
manifestación, ciertamente en su grado más crudo, de un
conflicto que...” (Gara.net 5/6/2000).

Deslegitimación de las víctimas. Ni la definición de
un conflicto, ni la atribución externa de las
responsabilidades de una agresión suelen ser suficientes

para evitar el costoso impacto emocional y la impresión
de injusticia que dicho acto puede despertar en los propios
autores del acto violento o en los grupos y personas que
conceden apoyo moral y político a los terroristas. Es necesario
también deslegitimar a las víctimas, normalmente recurriendo
a etiquetas verbales deshumanizadoras o a la atribución de
rasgos socialmente reprobables, ya sea para referirse a la propia
víctima como a su grupo de referencia (Bandura, 1997; Bar-
Tal, 2000). En un comunicado en el que se reivindican varias
acciones terroristas, ETA se refiere al asesinato del
periodista Jesús López de la Calle en los siguientes
términos: “Bajo el disfraz de ‘opinante de la sociedad’
(Lopez de la Calle) ha pedido la detención, tortura y muerte
de ciudadanos vascos con el lema fascista ‘A por ellos’, y
el hipócrita de ‘Basta ya’ ”. También en otro momento se
dice de Lopez de la Calle, finalmente convertido en víctima
de ETA: “junto a sus compañeros de grupo, ha abogado a
favor de la opresión de Euskal Herria y de la perpetuación
del conflicto..., extendiendo todo su odio y veneno bajo la
protección de las fuerzas armadas de ocupación que nos
oprimen” (Gara.net, 11/6/2000). Por tanto, ETA asesina a
un periodista que mantenía una posición política contraria
a la suya y para legitimar tal acción construye una versión
de los hechos que descalifique moralmente a dicha víctima:
en vez de identificarle cómo “periodista”, se alude
despectivamente a su “disfraz de ‘opinante de la sociedad’”,
se le asocia a categorías políticas con una valoración
claramente negativas (“fascista”) y se le acusa de ser
cómplice de la “detención, la tortura y la muerte de
ciudadanos vascos”. Aparte la calificación de fascista,
bastante hipócrita en boca o letra de quienes asesinan a un
periodista por mera discrepancia política, merece la pena
destacar la interpretación perversa que ETA elabora
respecto a los reclamos que López de la Calle hizo a la
opinión pública sobre la necesidad de extremar los
esfuerzos en la lucha contra el terrorismo. Para ETA, tal
reclamo equivalía a exigir, no sólo la detención, sino
también la tortura y la muerte de... ¿de quién?, por lo visto,
no sólo de los propios terroristas sino de ciudadanos
vascos, parece que por el mero hecho de ser vascos (como
le pasaba, por cierto, el propio López de la Calle).

Por último, el análisis que ahora comentamos
demuestra que la situación de represión y ausencia de
libertades políticas que, desde hace demasiado tiempo, se
vive en el País Vasco (por responsabilidad directa y
fundamental de ETA) se vuelve patente cuando se examinan
algunas de las justificaciones que dicha organización
concede a otro tipo de actos violentos. Por ejemplo, un
comunicante anónimo, aunque claramente simpatizante de
ETA, reivindicó un ataque perpetrado contra la librería Aritz,
en la ciudad de San Sebastián, describiéndolo como una
consecuencia natural de que la “propietaria del comercio
tomó parte en la última manifestación convocada por la
plataforma fascista española ‘Basta ya’” (un movimiento

LUIS DE LA CORTE, JOSÉ MANUEL SABUCEDO & AMALIO BLANCO



179

A
R

TIC
U

LO
S

R. interam. Psicol. 38(2), 2004

social contrario al nacionalismo radical integrado por
diversos intelectuales vascos como, por ejemplo, el
filósofo Fernando Savater). Además, dicho comunicado
advierte “a los ciudadanos seudo-pacifistas que participan
en esas movilizaciones de que son peones de”. De esta
forma, la participación en un movimiento social pacífico
se transforma en el discurso pro-terrorista en un “acto
fascista” que sirve a oscuros intereses. Lo que se pretende,
en definitiva, es evitar la aparición de sentimientos de
solidaridad y simpatía hacia la víctima (en este caso, la
dueña de la librería destrozada, la cual, si ha sufrido tales
daños, habrá hecho algo para merecerlo (Sabucedo et al.,
2001).

Victimización del endogrupo. Justificar cualquier
agresión intergrupal es mucho más fácil si tal acción puede
remitirse a alguna clase de sufrimiento o de adversidades
padecidas por el endogrupo y de las que el exogrupo pueda
ser responsabilizado. De este modo, el victimario se
transformaría en víctima de una situación generada por el
adversario, se lograría desplazar la atención sobre los
crímenes cometidos, dirigiéndola hacia las negativas
circunstancias en las que supuestamente se encontraría el
endogrupo, y se lograría incrementar la cohesión entre sus
miembros, en una situación en la que, de otra manera, las
discrepancias entre aquéllos podrían aumentar
considerablemente. Se trata, en último término, de que el
agresor sea visto como una víctima, tal y como procuran
hacer ETA y los grupos y medios de comunicación afines.
Refiriéndose al acuerdo PP-PSOE “por las libertades y
contra el terrorismo”, coordinadores de las Gestoras pro-
Amnistia de Navarra lo vinculan a “los ataques que (dichos
partidos políticos) están dirigiendo contra el euskera (la
lengua autóctona vasca), el sistema educativo vasco y, en
definitiva, contra todas las iniciativas a favor de la
construcción nacional”, señalando también que dicho pacto
constituye un “salto cualitativo por parte del Estado español
en su apuesta represiva” (Gara.net 20/12/2000). Asimismo,
y en alusión al sufrimiento personal de los miembros
próximos a sus posiciones, esas mismas Gestoras Pro-
Amnistia organizaron un acto en diciembre de 2000,
presentando a sus participantes como a un grupo de
personas “que han sufrido directamente el conflicto
existente en nuestra tierra”. Los asistentes a dicho acto
fueron identificadas por un medio afín a las Gestoras como
“familiares de personas muertas por las Fuerzas de
Seguridad del Estado español o por los GAL2 ...familiares

fusilados en la guerra del 36... familiares de presos
enfermos que tenían que estar ya en libertad...uno de los
cientos de heridos en cargas policiales que perdió un ojo
cuando era concejal...una de las 450 personas multadas por
defender la libertad de expresión (Gara.net 1/12/2000).
Como puede observarse, todas estas declaraciones sirven
para subrayar la situación adversa en la que se encuentra el
endogrupo (ETA y afines), procurando presentarse a la
opinión pública como la parte que más sufre en el conflicto.
Se omite, sin embargo,  cualquier referencia a las víctimas
de los atentados realizados por ETA, cuya suma se aproxima
hoy a la cifra de los 1000 asesinatos, sin contar atentados
fallidos, secuestros, etc.

Conclusiones

Hay ciertas consecuencias socialmente valiosas de la
investigación psicossocial que van más allá del simple
acopio de conocimiento útil para el diseño de tecnologías
psicológicas y/o sociales. Muchos psicólogos sociales han
sido o son conscientes de que su trabajo también implica
una acumulación de pruebas empíricas y herramientas
conceptuales que pueden resultar de inestimable ayuda para
emitir un juicio moral sobre determinadas prácticas,
procesos e instituciones sociales, incluidas ciertas
estrategias discursivas, retóricas y de ideologización. En
este artículo en particular hemos pretendido llamar la
atención acerca de uno de los ámbitos de investigación
específicos en los que es posible y deseable que la
Psicología social siga desempeñando esa función ética y
de crítica ideológica. La conclusión fundamental de esta
breve revisión a dos estudios sobre las dimensiones
ideológicas de la violencia política puede enunciarse a
modo de recordatorio: todas las prácticas sociales que han
derivado en alguna pauta de violaciones sistemáticas de
los derechos políticos de las personas, mediante el empleo
de la violencia parecen remitir a un fondo ideológico o
sistema de creencias, argumentos y estrategias que
procuran su legitimación moral y/o política. El análisis y
la evaluación crítica de tales aspectos ideológicos son
tareas intelectuales éticamente deseables. Pero para hacer
posible lo que es deseable se requieren investigaciones y
herramientas teóricas apropiadas: la Psicología social tiene
bastante que ofrecer en este terreno, o eso hemos tratado
de mostrar aquí.

Referencias

Apter, D. E. (1997). The legitimization of violence. Londres, UK: McMillan.
Asch, S. (1962). Psicología social. Buenos Aires, Argentina: Eudeba.
Bandura, A. (1997). Mechanism of moral disengagement. En W. Reich

(Ed.), Origins of terrorism. Psychologies, ideologies, states of mind
(pp. 161-191). Washington D.C., USA: The Woodrow Wilson Center
Press.

Bar-Tal, D. (2000). Shared beliefs in a society. Social psychological
analysis. Thousand Oaks, USA: Age.

2 GAL (Grupos Antiterroristas de Liberación): grupo formado por algunos
funcionarios de las fuerzas de seguridad del Estado español que durante
los años ochenta pusieron en práctica una estrategia antiterrorista basada
en la ejecución de secuestros y asesinatos evidentemente ilegales, y más
o menos selectivos, sobre miembros de ETA, aunque ocasionando también
algunas víctimas civiles. Los principales responsables de estos episodios
de terrorismo estatal fueron finalmente juzgados y condenados por los
tribunales de Justicia al cabo de los años (ver González, 2000).

UNA FUNCIÓN ÉTICA DE LA PSICOLOGÍA SOCIAL: LOS ESTUDIOS SOBRE EL FONDO IDEOLÓGICO DA LA VIOLENCIA POLÍTICA



180

A
R

TI
C

U
LO

S

Billig, M. (1978). Fascists: A social psychological view of the National
Front. Londres, UK: Academic Press.

Billig, M. (1991). Ideology and opinions. Londres, UK: Sage.
Billig, M. (1995). Banal nationalism. Londres, UK: Routledge
Brown, J.A.C. (1986). Técnicas de persuasión. Madrid, España: Alianza.
Chomsky, N. & Hermann. E.S. (1979). The politic economy of human rights.

Boston, USA: South End Press.
De la Corte, L. (2001a). Memoria de un compromiso. La Psicología social

de Ignacio Martín-Baró. Bilbao, España: Desclée de Brouwer.
De la Corte, L. (2001b). Religión y política desde un punto de vista

psicossocial. Reflexiones a partir de la obra de Ignacio Martín-Baró.
Revista de Ciencias de las Religiones, 6, 33-46.

De la Corte, L. (2001c). Los resortes del terrorismo. Papeles de Cuestiones
Internacionales, 76, 45-52.

De la Corte, L., Moreno, F. & Sabucedo, J.M. (2003). Violencia política II:
terrorismo. En L. de la Corte, A. Blanco y J. M. Sabucedo (Eds.),
Psicología y derechos humanos (pp. 100-135). Barcelona, España:
Icaria-Fundación Cultura de Paz.

Elorza, A., Garmendia, J.M.; Domínguez, F. y Unzueta, P. (2000). La historia
de ETA. Madrid, España: Temas de Hoy.

Fernández, C. (1998). Jóvenes violentos. Causas psicosociológicas de la
violencia en

grupo. Barcelona, España: Icaria-Antrazyt.
Funes, M. (1998). Social responses to political violence in the Basque

country. Peace movement and their audience. Journal of Conflict
Resolution, 42(4), 493-510.

Gamson, W. A. (1992). The social psychology of collective action. En A.
Morris & C. Mueller (Eds.), Frontiers in social movements  (pp. 219-
247). New Haven, USA: Yale University.

González, E. (2000). El estado ante la violencia. En S. Juliá (Ed.), Violencia
política en la España del siglo XX (pp. 365-406). Madrid, España:
Taurus.

Jost, J. T. & Hunyady, O. (2002). The psychology of system justification
and the palliative function of ideology.  European Review of Social
Psychology, 13, 111-154.

Klandermans, B., de Weerd, M., Sabucedo, J. M., & Costa, M. (1999).
Injusticial and adversarial frames in a supranational political context:
Farmer’s protest in the Netherlands and Spain. En D. Della Porta, H.
Kriesi & D. Rucht (Eds.), Social movements in a globalizing world
(pp. 173-197). Londres, UK: McMillan.

Lamo de Espinosa, E., González, J. M. & Torres, C. (1995). La sociología
del conocimiento y de la ciencia. Madrid, España: Alianza.

Lewin, K. (1948). Resolving social conflicts. London, UK: Harper & Row.
Llera, F. (1994). Los vascos y la política. Bilbao, España: Universidad del

País Vasco.
Martín-Baró, I. (1982). Un psicólogo social ante la guerra civil en El Salvador.

Revista de la Asociación Latinoamericana de Psicología Social, 2,
91-111.

Martín-Baró, I. (1983a). Acción e ideología. Psicología social desde
Centroamérica. European Review of Social Psychology, 13, 111-
153.

Martín-Baró, I. (1987) - (1987). Así piensan los salvadoreños urbanos
(1986-1987). San Salvador, El Salvador: UCA.

Martín-Baró, I. (1988) - (1988) Opinión pre-electoral y sentido del voto en
El Salvador. ECA 43, 473-74, 213-23.

Martín-Baró, I. (1989). Sistema grupo y poder. San Salvador, El Salvador:
UCA.

Martín-Baró, I. (2003). Poder, ideología y violencia. Madrid, España: Trotta.
Manheim, K. (1973). Ideología y utopía. Madrid, España: Aguilar.
Milgram, S. (1980). Obediencia a la autoridad. Bilbao, España: Desclée

de Brouwer.
Montobbio, M. (1999). La metamorfosis de pulgarcito. Transición y

proceso de paz en El Salvador. Barcelona, España: Icaria-Antrazyt-
FLACSO.

Pratkanis, R. y Aronson, E. (1998). La era de la propaganda. Barcelona,
España: Paidós.

ONU (1993). De la locura a la esperanza. La guerra de doce años en El
Salvador. Comisión de la Verdad de la ONU. San Sebastián, España:
Gakoa Liburuak.

Reinares, F. (1998). Terrorismo y antiterrorismo. Barcelona, España: Paidós.
Rodríguez, C. (1995). Psicología de la guerra. En M. González Navarro & G.

Delahanty (eds.), Psicología política en el México de hoy (pp. 61-
70). Ciudad de México, México: Universidad Autónoma Metropolitana
de México-Xochimilco.

Shabad, G. & Llera, F. J. (1995) “Political Violence in a democratic state:
basque terrorism in Spain”. En M. Crenshaw (Ed.), Terrorism in
context (pp. 410-472). Pennsylvania, USA: Pennsylvania State
University.

Smith, D.N. (1998). The psycho cultural roots of genocide. Legitimacy and
crisis in Rwuanda. American Psychologist, 53, 743-753.

Staub, E. (1996). Cultural-societal roots of violence. American Psychologist,
51, 117-132.

Van Dijk, T. (1999). Ideología. Una aproximación multidisciplinaria.
Barcelona, España: Gedisa.

Sabucedo, J. M., Blanco, A. & De la Corte, L. (2003). Creencias
legitimadoras de la violencia política contra los inocentes.
Psichotema, 15, 550-555.

Sabucedo, J. M., Rodríguez, M., & Fernández, C. (2001). Construcción del
discurso legitimador del terrorismo. Psicothema, 14, 72-77.

Sutherland, S. (1996). Irracionalidad. El enemigo interior. Madrid, España:
Alianza.

Tajfel, H. (1984). Grupos humanos y categorías sociales. Barcelona, España:
Herder.

Wieiviorka, M. (1997). ETA and Basque political violence. En D. E Apter
(Ed.), The legitimazation of violence (pp. 292-349). New York, USA:
New York University Press.

Walzer, M. (2001). Guerras justas e injustas. Barcelona, España: Paidós.

Luis de la Corte. Profesor de la Universidad Autónoma de Madrid, Madrid, España

José Manuel Sabucedo. Profesor de la Universidad de Santiago de Compostela, España

Amalio Blanco. Profesor de la Universidad Autónoma de Madrid, España

LUIS DE LA CORTE, JOSÉ MANUEL SABUCEDO & AMALIO BLANCO


