Realización personal 2







Is self-realization compatible with socialization? Reevaluation of Rogers’ humanistic approach from the perspective of human development













































ABSTRACT
My aim in this paper is to reevaluate Rogers’ humanistic approach from the perspective of human development and in view of Velázquez & García Rodríguez (2021) critical analysis which is examined firstly rejecting several of its objections for being absurd or arbitrary, and agreeing with others, although no with its tone and wording. I evaluate afterwards the critical approaches from a triple—cognitive, practical-evaluative, and attitudinal—concluding that although non dogmatic criticism is desirable in intellectual analysis and life, taken to the limit becomes a destructive and discouraging devise due to its negativism, lack of modulation, and aversion to action and empirical testing. I then identify main shortcomings of Rogerian approach—individualism, elitism, and goodness naivety—posing alternatives which complement it by adding confrontation and empowerment strategies to those of cooperation and empathy, and human development exogenous models which underlie social interactions, norms, roles, and supplies besides love and affection. I finally question Rogerian unconditional acceptance showing the tension between that mandate --which grounds personality development—and responsible socialization which requires conditioning approval, love and other social rewards to the interests and objectives of the community.  

Key words: self-realization, socialization, human development, Carl Roges, critical approaches.

RESUMEN
Mi pretensión en este artículo es reevaluar el enfoque humanista de Rogers desde la perspectiva del desarrollo humano y en vista del análisis crítico de Velázquez y García Rodríguez (2021) que es examinado primero rechazando varias de sus objeciones por absurdas o arbitrarias y concordando con otras (aunque no con su tono y contenido literal). Evalúo después las visiones críticas desde la triple perspectiva cognoscitiva, práctico-valorativa y actitudinal concluyendo que, si bien la crítica no dogmática es deseable en el análisis y la vida, llevada al límite resulta destructiva y desmotivadora por su propensión a la negatividad, su falta de modulación y su aversión a la acción y la prueba empírica. Identifico luego las carencias del humanismo rogeriano -individualismo, elitismo e ingenuidad buenista- proponiendo opciones que lo complementen al añadir estrategias de confrontación y empoderamiento a las de cooperación y empatía y modelos exógenos del desarrollo humano que reconocen el papel constructivo de interacciones, normas, papeles y aportes sociales además del amor y afecto. Cuestiono finalmente el principio rogeriano de aceptación incondicional aflorando la tensión entre ese mandato -que fundamenta la realización personal- y la socialización responsable que exige condicionar la aceptación y otras recompensas sociales a los intereses y objetivos de la comunidad.

Palabras clave: realización personal, socialización, desarrollo humano, Carl Rogers, enfoques críticos












¿Es la realización personal compatible con la socialización? Reevaluación del enfoque humanista de Rogers desde la perspectiva del desarrollo humano
Introducción
Al hilo de un curso sobre desarrollo humano (Sánchez Vidal, 2021) y de una reciente publicación (Velázquez y García Rodríguez, 2021) acerbamente critica del enfoque humanista de Carl Rogers, parece conveniente revisar el legado de éste reconociendo tanto su aportación a la realización como sus límites en el área de la socialización humana que exigen, a mi entender, suplementar el enfoque con otros de orientación más social. Utilizo para ello una investigación inédita sobre el desarrollo humano (Sánchez Vidal, 2016) y aprovecho la ocasión para realizar una muy necesaria crítica de ciertas corrientes “radicales” especialistas en identificar problemas y descalificar propuestas ajenas sin aportar alternativas propias que pudieran someterse al escrutinio práctico o empírico. 
Comienzo la exposición presentando brevemente el enfoque humanista de Rogers y su significado; reviso después la crítica de Velázquez y García Rodríguez notando su animosidad y los vicios analíticos que permiten rechazar varias objeciones infundadas pero aceptando otras que señalan los límites del enfoque rogeriano; examino más adelante los enfoques críticos reconociendo su valor y pertinencia general pero censurando la destructividad ideológica, soberbia intelectual y el nihilismo práctico de sus posiciones extremas; ofrezco finalmente alternativas y complementos a las carencias del enfoque humanista en áreas psicosociales y sociológicas que destacan el papel de la interacción humana y de las normas, roles y aportes sociales en el desarrollo de personas y comunidades. 
El enfoque humanista de Carl Rogers
La Psicología Humanista (Bugental, 1964; Schultz, 1977; Hall y Lindzey. 1978; Villegas, 1986; Royce y Mos, 1981; Quitmann, 1989; M. B. Smith, 1991; Shneider, Bugental y Pierson, 2001) es un movimiento y una teoría psicológica que se desarrolla en los años sesenta del siglo XX, en conexión con la contracultura. Los psicólogos humanistas resaltan el papel de la conciencia, la libertad de elegir y la responsabilidad de las personas sosteniendo su singularidad y valía intrínseca; priman el significado subjetivo, la experiencia y la mirada holística y revindican la capacidad de auto-determinación -y de realizar sus potencialidades- de los humanos. Estos presupuestos perfilan un humanismo clásico centrado en el individuo autónomo-liberado de dependencias feudales o religiosas- configurando una visión optimista de la psicología que –como “tercera fuerza”- contrasta tanto con el instintivismo psicoanalítico como con el ambientalismo conductista, tenidas por corrientes no humanistas y, en sus extremos, deshumanizadoras. 
Carl Rogers (1902-1987) es, junto a Abraham Maslow (el líder), Gordon Allport (teórico de la personalidad) y Erich Fromm (psicólogo social), representante destacado de la corriente humanista. A diferencia de Maslow -un teórico- Rogers es un practicante e investigador clínico que crea en los años cuarenta la terapia centrada en el cliente (después “centrada en la persona”) muy popular tras la guerra mundial. En los años sesenta extiende su enfoque no directivo a los grupos de encuentro (la cara visible del “movimiento del potencial humano”) que atraen a millones de personas dentro y fuera de los Estados Unidos. 
Su teoría fenomenológica de la personalidad deriva del trabajo terapéutico y de la constatación de la importancia que sus clientes daban a su propia visión de los problemas que los aquejaban (Rogers, 1961). Y postula (Hall y Lindzey, 1978; Rogers, 1961; Schultz y Schultz, 2010) la existencia de una tendencia motivadora básica hacia la actualización de las propias potencialidades y hacia convertirse en el sí mismo que uno verdaderamente es. La experiencia subjetiva (lo que el organismo percibe y simboliza sobre lo que ocurre dentro y fuera de él) es la clave de su teoría: el sujeto actúa según su propia experiencia, no según la realidad objetiva. El self es una configuración dinámica y fluida de las percepciones de sí y de otros y de las valoraciones asignadas a ellas. 
Cuando existe una coincidencia esencial del self con la totalidad de la experiencia percibida y valorada, el sujeto está en estado de congruencia consigo mismo y con el mundo y, si es aceptado por los demás, se acaba valorando positivamente: camina hacia la realización de su ser. Si, por el contrario, los padres (u otros significativos) ponen condiciones a la aceptación del infante, se genera una incongruencia entre el self y la experiencia: la persona niega partes de sí mismo y asume un self, parcialmente postizo y defensivo, para ser aceptado y querido por los demás que le impide ser él mismo y desarrollarse plenamente. Congruencia total equivale a realización existencial y plenitud funcional. La persona que avanza hacia su ser genuino está abierta a la experiencia, vive fluida y no defensivamente el momento, confía plenamente en su organismo y es creativa. Al estar en contacto consigo misma y poder utilizar todos los recursos (cognitivos y afectivos). la persona plenamente funcional tiene libertad de ser, una libertad que la evaluación organísmica orientará hacia la realización personal, hacia aquello que le produce el más hondo bienestar y satisfacción. 
La patología generada por la incongruencia personal puede ser “reparada” mediante el encuentro con otra persona en estado de congruencia (el terapeuta) que trata de comprender empáticamente las vivencias del otro y lo acepta incondicionalmente sin imponerle su propio marco de referencia. Genuinidad (congruencia), empatía y aceptación incondicional son, según Rogers, las condiciones necesarias y suficientes para el cambio personal (Rogers, 1951; Meador y Rogers, 1978).
La arremetida crítica
Examino ahora la crítica del enfoque de Rogers realizada por Araceli Velázquez y Raúl García Rodríguez (2021) en la Revista Crítica de Ciências Sociais. Los autores reflexionan sobre el pensamiento rogeriano caracterizado por “su tendencia a la psicologización de la vida social” criticando “[el] carácter interventivo y… la manera en que se establecen las relaciones de poder en el modelo terapéutico humanista” (parágrafo 16). Sin embargo, la crítica es tan amplia y su tono tan desabrido y falto de matices que parece manifestar un antagonismo fundamental, íntimo: como si la luminosa positividad de Rogers les resultara insoportable al contradecir principios (escepticismo, negativismo) sagrados para los críticos. Intentaré mostrar que la extensa nómina de “acusaciones” incluye críticas certeras (a menudo sacadas de quicio) y otras absurdas o simplemente gratuitas. 
Según Velázquez y García Rodríguez –que se poyan explícitamente en Parker e implícitamente en Foucault- el enfoque de Rogers: psicologiza la vida social y se centra en el individuo aislado; promueve un “ordenamiento ideoafectivo” “buenista”, formas de expresión limitadas al sujeto -que excluyen sus relaciones sociales y condiciones de vida- y una autenticidad personal que ignora el contexto; tiene un carácter esencialista pretendidamente universal; alberga una “coacción” sutil, no directiva; es una práctica espiritual no religiosa; prima un modo de expresión emocional y relación armónica que, al no contemplar el conflicto o el cambio político- social, implica una “colusión” con la moralidad “dominante” y resulta políticamente útil al “sistema”; preestablece la lógica interpretativa de los clientes y alienta la uniformización y normalización de subjetividades; y, en fin, promueve “lo positivo”, la “plenitud funcional” y la congruencia sin dejar de someterse al orden social y las relaciones de poder dominantes. 
Examinemos las críticas agrupándolas según su temática y formato argumentativo. 
1. Psicologización e individualismo (parágrafos 35 y 43). Para abordar esta crítica distinguiré el foco de un asunto del análisis de sus determinantes causales. Dado que el foco del trabajo de Rogers es la psicoterapia y la realización personal -no la vida social-, carece de sentido “acusarle” de psicologizar fenómenos inherentemente psicológicos. Pero, como las personas vivimos en relación con otros y con un entorno (familiar, comunitario, socio-político, etc.) que moldea -aunque no determina- nuestras vidas, pasar por alto los aspectos relacionales y socioambientales puede conllevar una psicologización causal implícita. El argumento de los críticos ignora, sin embargo, la otra dirección de la causalidad: son los sujetos (individuales o colectivos) quienes construyen y modifican sus entornos de modo que, las personas no son sólo objetos de moldeado socioambiental, sino también (potencialmente) agentes que los construeyen. De manera que, al centrarse en la persona, el humanismo rogeriano puede psicologizar el desarrollo humano, pero, al enfocar exclusivamente los procesos estructurantes del contexto, los críticos caen en el vicio simétrico, lo sociologizan. En otras palabras: mientras Rogers postula un enfoque “endógeno” (Sánchez Vidal, 2016) asumiendo que el desarrollo humano viene “de dentro” y afirmando la agencia personal, los socio-críticos apuntan (sin concretar) hacia un enfoque “exógeno” que otros autores (Caplan, Sen, Doyal y Gough, Max Neef) han dotado de contenidos concretos. 
Tres matices. Uno, aunque la teoría de la personalidad de Rogers se centra en el individuo, su terapia es -como toda psicoterapia lo reconozca o no- inherentemente interpersonal teniendo como motor la interacción personal, no la técnica terapéutica. Dos, los enfoques críticos (apegados siempre a la negatividad) adolecen del extendido sesgo negativo de la sociedad y sus instituciones (Merton, 2002) a las que ven como estructuras que oprimen y degradan la humanidad ignorando su papel nutricio y constructivo (Doyal y Gough, 1991; Sen 1990) ligado al aporte de suministros (económicos, normativos, afectivos, culturales…) imprescindibles para la formación y desarrollo de las personas y las comunidades humanas. Tres, la distinción persona-entorno es un artilugio analítico simplificador que hurta interacciones y dinámicas apuntadas por algunos científicos y analistas desacreditando tanto la doctrina aristotélica de la potencia y el acto como, en cierto modo, la tesis existencialista del hombre haciéndose a sí mismo asumida por los humanistas. Así, Erich Fromm (1966) muestra como el desarrollo de una persona está íntimamente conectado con las estructuras socio-históricas (y con la “clase” social de que es parte). Para John Dewey (2009) el desarrollo humano es fruto de la interacción humana que genera tanto la individualidad personal como la comunidad social. Y para Piaget (Salkind, 1985) el desarrollo es un proceso dinámico e iterativo de asimilación del entorno y adaptación a él en que ciertos aportes externos contribuyen al desarrollo de unas estructuras psicológicas que a su vez condicionan la incorporación de esos aportes. 
2. “Buenismo” ideo-afectivo, limitación expresiva (parágrafo 37). Es cierto que la búsqueda de congruencia, pieza básica del sistema de Rogers, es un enfoque motivacional homeostático (asumido por autores como Piaget, Freud o Festinger); pero no lo es que, como afirman Velázquez y García Rodriguez, los clientes rogerianos no expresen enfados o pasiones. Reconocer el papel central de las emociones en la terapia -frente al análisis meramente racional preconizado por otros enfoques incluidos muchos críticos- es, al contrario, una de las aportaciones relevantes del humanismo psicológico. Limitar la motivación del desarrollo humano a la reducción de tensión o la mera satisfacción de necesidades da, en cambio y coincidiendo aquí con los críticos, una idea demasiado simple de la movilización humana que, por lo que sabemos (y en línea con teóricos como Allport, Deci y Ryan o Piaget) incluye también momentos de exploración cognitiva y de incremento de la tensión. Algo similar sucede en el plano social en que -como sostienen visiones dinámicas o dialécticas como la Lewin o el marxismo- el conflicto y la competición son componentes tan constitutivos de la movilización como la búsqueda de acuerdo y equilibrio. 
3. Autenticidad “descontextualizada”.  La crítica de que la “terapia rogeriana logra moldear las emociones y promover su manifestación personal en términos de una pretendida autenticidad que no contempla… los contextos axiológicos, lingüísticos, afectivos e históricos diferentes e irrepetibles para cada sujeto” (parágrafo 39) reitera el choque de paradigmas comentado en el punto 1 y se le puede aplicar lo allí escrito. Pero, aunque, según lo allí razonado, la forja de una cualidad personal conlleve una interacción continua persona-entorno, al encarnar la coherencia del sujeto personal o colectivo consigo mismo, la autenticidad será una elaboración finalmente psicológica. Lo cual no evita, sin embargo, cuestiones que, por desbordar este espacio expositivo, dejo sólo apuntadas: ¿tendrá la autenticidad un significado distinto en nuestros días que en otra época o en una sociedad neocapitalista que en otra preindstrial o socialista? ¿y en una familia/comunidad X respecto a otras Y o Z? Creo que incluso si la respuesta a esas preguntas es positiva, apenas nos dice nada sobre la autenticidad del sujeto personal singular que, a la vista de los “datos” externos, debe encontrar la coherencia consigo misma (o, más precisamente, con la internalización idiosincrática- de esos “datos” -y con el ideal del yo- forjado por cada uno). 
Pero la mayor deficiencia de la crítica de Velázquez y García Rodríguez es pasar por alto el significado último -y las implicaciones- de la autenticidad rogeriana en su doble dirección de antídoto de la alienación interpersonal y afirmación de la agencia humana frente a la interferencia externa ilegítima.
▪ Antídoto de la alienación. El sentido último de la búsqueda de autenticidad es permitir al sujeto explorar lo que quiere ser sin el doble condicionamiento deformante de la aceptación de los padres y “otros significativos” y de la interferencia de los múltiples medios y sistemas impersonales de información y socialización. Aunque, según lo expuesto, la influencia afectiva o ideológica externa es inevitable (deseable bajo ciertas premisas), la meta es llegar a ser uno mismo reconociendo -y tratando de hacer realidad- los verdaderos deseos o intereses sin confundirlos con los deseos e intereses ajenos, lo que otros quieren que seamos. Esa es la razón de que, en el nivel relacional, el terapeuta evite el juicio externo. Y esa era, en paralelo, la aspiración de la contracultura humanista en los sesenta (Hergeghan, 2001; Leahey, 2005) en que la búsqueda de autenticidad encarnaba la lucha de la generación joven contra el conformismo, la autoridad establecida y la alienación que sentían respecto del modo de producir y vivir de sus padres (Watson, 2002; Gottlieb, 1987).
▪ Autodirección del desarrollo. Asumiendo que el desarrollo personal y colectivo requiere medios internos (“endógenos”) y externos (relaciones y aportes “exógenos”), para que sea auténtico es preciso (Sánchez Vidal, 2016) que el sujeto dirija el proceso de modo que los aportes externos (dinero, prestigio social, conocimiento, valores, etc.) sean medios para sus fines vitales (o sociales), no fines a los que el sujeto -en ausencia de planes y objetivos propios- sirve. El desarrollo humano auténtico debe en suma ser auto-dirigido por un sujeto consciente de sus intereses y metas personales (Fromm, 1955) o socio-económicas (Sen, 1990), no hetero-dirigido por los demás o por las relaciones y aportes del entorno en los que ese sujeto está alienado. 
La reivindicación de autenticidad humanista está en ambas instancias plenamente justificada y, aunque pueda adolecer de cierta ingenuidad y falta de modulación relacional y social, es una reivindicación irrenunciable en un mundo plagado de intentos de manipulación externa y de auto-renuncia de los sujetos frente a las presiones socializadoras excesivas o ilegítimas. 
4. ¿Esencialismo? Quizá se pueda achacar a Rogers (como a tantos otros) generalizar sus afirmaciones teóricas y prácticas más allá de los grupos y la coyuntura concreta en que se generaron, pero, no un “esencialismo” completamente ajeno a un autor que a menudo precede sus argumentos con cualificaciones como “en mi experiencia” o similares. Velázquez y García Rodríguez están aquí reiterando el postulado posmoderno de que no existen universales conceptuales o prácticos sino, sólo, datos y narraciones concretas, idiosincráticas. Lo que no deja de ser un prejuicio ideológico que, como su opuesto universalista, debe mostrar veracidad (o verosimilitud) a posteriori aportando una evidencia empírica o histórica que difícilmente resolverá, sin embargo, el “dilema” epistemológico ¿Por qué? Porque al examinar conceptos o valores (como el sentimiento de comunidad, la justicia social o el empoderamiento) en situaciones y coyunturas distintas es frecuente encontrar a la vez aspectos comunes y aspectos diferenciadores. Como, por ejemplo, que un rasgo sea cualitativamente común a distintos individuos o grupos, difiriendo en el grado o cantidad o en la forma de manifestarse en ellos. 
Y si las ideas y prácticas humanistas son “esencialistas” (¿ergo inválidas?) por provenir, como tantas otras, de la cultura o la academia anglosajona, borremos de la lista de lo aceptable al marxismo o el psicoanálisis (productos culturales europeos) o la teología y la pedagogía liberadoras (productos culturales latinoamericanos). El amplio impacto académico y social de las ideas, valores y prácticas rogerianos (más allá de las fronteras en que se originaron) aporta, en fin y con permiso de las cuestionables teorías “homogeneistas”, un indicio de su valor transcontextual y transcultural que contradice la supuesta imposibilidad de generalización.
 5. “Coacción no directiva” y directividad interpretativa. Achacar al enfoque de Rogers una “sutil coacción no directiva” (parágrafo 41) es un disparate sin paliativos que desacredita a los criticantes. Primero porque, semánticamente, la expresión es auto-contradictoria: si la coacción supone (Diccionario Esencial Santillana, 1991) obligar a alguien a hacer o decir lo que no quiere usando la fuerza o la violencia, no existe una coacción “sutil” (que llamaríamos en buen castellano manipulación). Segundo, más importante, si algo se puede achacar al enfoque rogeriano es justo lo contrario: su negativa a ejercer de modo legítimo (con el consentimiento voluntario del sujeto y en razón de la beneficencia que la acción profesional o personal aporta) la influencia inherente a toda interacción humana. Lo que, como veremos más adelante, llevaría a valorar o confrontar actitudes o comportamientos del otro que con algún fundamento objetivo consideremos dañinos o moralmente reprobables. Pues lo contrario, la renuncia a intervenir o interferir legítimamente cuando se pueden evitar daños o generar beneficios para el otro, implica una significativa irresponsabilidad moral. 
La “coacción” se extendería, según Velázquez y García Rodríguez, a la “lógica interpretativa de la subjetividad de los clientes” (parágrafo 48) “marcada” de antemano por el modelo rogeriano y sus códigos. Es propio de cualquier teoría establecer marcos o presupuestos ideológicos y axiológicos que guían la elaboración teórica o la práctica (y que deben ser corregidos mediante la prueba empírica y los resultados prácticos). Ese es el caso del psicoanálisis donde el terapeuta tiene las claves interpretativas de la producción verbal u onírica del sujeto o del socialismo “científico” en que, a diferencia del socialismo “utópico”, el analista “conoce” las leyes del desarrollo histórico. Pero no de la fenomenología rogeriana que, como se ha reiterado, busca entender al otro mediante la conexión afectiva (empatía) y evita tanto el juicio valorativo como la imposición de ideas o valores externos. De modo que, en conclusión, el problema del enfoque de Rogers no es, como alegan los críticos, ejercer una influencia encubierta sino no ejercerla explícitamente y con el consentimiento del otro usando las palancas de la relación personal y los conocimientos y habilidades profesionales para su beneficio. 
6. Positividad y espiritualismo no religioso. Maslow explicó claramente en 1954/1975 el sentido de la “psicología positiva” buscada por los humanistas: trascender la concepción pesimista, patológica y mezquina del hombre que prevalecía en el campo ocupándose de la mitad sana y del potencial de las personas. No debe extrañar que la empresa intelectual y social (“reinventada” en el año 2000 por Seligman y Csikszentmihalyi sin la ambición y carga crítica de la original) suscite un agrio rechazo de Velázquez y García Rodriguez (parágrafo 47) que en el fondo manifiesta el choque frontal de dos paradigmas: positividad y espiritualismo humanista frente a negatividad y materialismo crítico. Y puesto que la conducta humana y la vida social contienen inevitablemente aspectos “positivos” y “negativos” (que varían sustantiva y cuantitativamente según se definan tales calificaciones), en el plano epistemológico ambas visiones resultan parciales y analíticamente insuficientes reflejando en buena parte la “subjetividad” valorativa de cada parte.
En el plano práctico, existe, sin embargo, una diferencia importante: abordar la psicoterapia o la acción social con una actitud constructiva y posibilista permite probar enfoques y formas de relación que crean dinámicas inasequibles a las actitudes negativas y derrotistas que a menudo provocan su cumplimiento auto-profético (Merton, 2002): al ignorar las capacidades personales y posibilidades de cambio, las acciones derivadas fracasan generando el fatalismo y la incapacidad que los enfoques presumían. Es también cierto, sin embargo, que la visión rogeriana peca de ingenua o excesivamente “buenista” respecto de la “naturaleza” humana y sus posibilidades de cambio, debiendo ser ajustada a los datos y logros reales y concretos del practicante. 
De nuevo la crítica del espiritualismo no religioso (parágrafo 42) que, siguiendo a Parker (2010), presenta a Rogers como una especie de “santo moderno” revela más del criticante que de lo criticado al considerar indeseable la posesión de creencias espirituales, religiosas o no. ¿Acaso es el materialismo una ideología mejor que el espiritualismo para analizar o modificar las realidades humanas? ¿Según qué criterio? ¿No son acaso y en esa lógica “crítica” Marx, Freud o Foucault (por nombrar algunas figuras reconocibles) “santos seglares” que concitan la devoción (y la fe) de sus seguidores? Todo sistema organizado de ideas se fundamenta en algún tipo de interés o creencia humana al que sus partidarios invisten con un aura más o menos mística y trascendente (como “verdad”, “causa”, “misión”, etc.) que adquiere, además, importantes funciones prácticas y sociales. Así, el liderazgo o el carisma no sólo son factores motivacionales primordiales sino, también y según Weber (1993), una de las fuentes de legitimación social. De modo que la atribución de santidad o carisma puede resultar más movilizadora (aunque peligrosa a la larga) que el análisis meramente racional -dinámicamente poco efectivo- o la crítica, que tiende a desmovilizar y paralizar.  
7. Homogeneización de subjetividades, estabilización de la convivencia, colusión implícita con el orden “socio funcional” y plenitud sin dejar de someterse al “sistema”. Se critican aquí por partida cuádruple efectos socio-culturales y políticos atribuidos al modelo rogeriano y a la relación sujeto-entorno que asume. Achacarle “uniformar, aplanar y normalizar subjetividades hacia un modelo de gestión de realidades… que resulte deseable y … funcional para el sistema socio económico imperante” (parágrafo 46) es sencillamente aberrante cuando es empeño esencial del enfoque reconocer la subjetividad del otro alentando el proceso de llegar a ser el mismo y evitando imponerle un marco existencial o ideológico ajeno (incluido el adoptado en la infancia para obtener la aprobación parental). El resto de críticas atribuye al enfoque efectos sociales y culturales nefastos no por lo que sostiene o alienta sino por lo que no se dice ni promueve. El fallo es que cuando los críticos apuntan alguna vaga alternativa ni la someten a la misma lógica causal (responsabilizarla de todo lo que no afirma o promueve) ni a la prueba empírica e histórica que pudiera desacreditarla. 
Así, se censura que la expresión emocional individual y el modo en que se realiza promueven (parágrafo 44) la “estabilización de la convivencia” al alentar unas relaciones amigables sin plantearse de manera estratégica o radical el cambio, la conciencia crítica… o la transformación política”. La pregunta es obvia: ¿Sería una persona airada, doliente o carente de cauces de expresión emocional más productiva en términos de cambio socio-político? Dado que no hay una relación unívoca entre expresividad emocional y cambio social, siguiendo la lógica difusa de los críticos podríamos atribuir a los enfoques que patrocinan la primera cualquier efecto social que nos convenga. Por supuesto que los problemas socio-ambientales (pobreza, precariedad laboral, etc.) generan estrés y sufrimiento… pero también lo generan los estilos de afrontamiento ineficaces o el bloqueo emocional por no hablar del causado por los cataclismos sociales y psicológicos que acompañan a las transformaciones políticas triunfantes o fallidas e, incluso, a la conciencia crítica de los males sociales sin los medios personales o socio-económicos para transformar tal conciencia en acción efectiva. Lo cierto es que Rogers se dedica a la terapia psicológica ayudando a que las personas (de clase media) se busquen y lleguen a ser sujetos titulares de sí mismos y de sus capacidades potenciales. Eso es lo que la aceptación y permisividad relacional rogeriano reconoce y facilita, aunque lo haga sólo en plano personal, no en el de ciudadano miembro responsable de la comunidad. La carga de los críticos sobre la expresividad emocional yerra, en ese sentido, su blanco.
Para valorar sensatamente la crítica de Velázquez y García Rodríguez al enfoque rogeriano por la “colusión” implícita con el orden sociofuncional de las relaciones de poder vigentes y… con los marcajes de una moralidad dominante… el modelo resulta políticamente útil a al sistema socioeconómico dominante… porque el conjunto de preceptos que detenta contribuye a mantener cualquier circunstancia problemática o conflictiva del sujeto dentro de los márgenes de lo personal y lo individual” (parágrafo 45) habría que aclarar el significado preciso de expresiones pomposas como el “orden sociofuncional de las relaciones de poder” o la “moralidad dominante”. Sea cual fuere ese significado parece que se repite el choque de visiones en que los socio-críticos acusan al personalismo existencial de ignorar las raíces sociales de los problemas psicológicos (lo cual es cierto hasta un punto: también lo es que el marco terapéutico conlleva una serie de restricciones estratégicas) y le achacan males sociales sin fin con los que, en este caso, no tiene relación. Recordemos que el empeño de la Psicología Humanista como parte de la contracultura de los sesenta es anteponer la persona -como sujeto agente de su propia vida- a las exigencias sociales. No hay ninguna colusión con el “sistema” sino una apuesta por la persona frente a cualquier tipo de imposición externa, El problema es que la apuesta es insuficiente: se refiere a la persona individual omitiendo tanto su capacidad de agencia social como el papel causal de las relaciones e interacciones sociales en que está inmersa.
De nuevo censurar la pretensión de alcanzar la plenitud funcional “sin lograr nunca dejar de someterse… a los preceptos de vivir acorde a los vectores discursivos y prácticos impuestos por las relaciones de poder dominante” (parágrafo 49) revela tanto las flaquezas del criticante como de del criticado. Empezando con éste: aunque rechacemos por inexacta la traducción de la noción humanista de self-realization como “auto-realización” en favor de la más correcta “realización personal”, la idea peca de simplismo -y hasta de egoísmo- pues sugiere que nos realizamos de espaldas a los demás. De modo que, aunque los humanistas descubren las claves psicológicas del desarrollo humano “endógeno” (la persona alcanzando su ser genuino), ignoran las posibilidades de realización “exógenas” forjadas en la interacción positiva y el ejercicio responsable de los papeles sociales básicos (padre, productor, cuidador, etc.) y al incorporar los “nutrientes” sociales (educación, poder, salud, etc.). Y esa ausencia de la dimensión social del desarrollo provoca inevitablemente tensiones entre principios psicológicos como la aceptación incondicional del otro y el proceso de socialización humana que exige condicionar el reconocimiento y otras recompensas sociales a las metas colectivas desincentivando, por ejemplo, la insolidaridad o la conducta lesiva para los demás. 
¿Y los críticos? Hay que reprobar tanto su impenitente sociologismo (el ser humano “construido” por las relaciones y estructuras es socio-políticas dominantes) que niega la posibilidad de agencia personal como su prejuicio negativo del contexto y las relaciones sociales, vistos siempre como entes restrictivos y opresores. Ignoran así tanto los aportes “nutritivos” de las relaciones humanas (Caplan, 1979). como las posibilidades constructivas de un poder (Sánchez Vidal, 2017) que los críticos sólo perciben -en la tradición de Hobbes y Max Weber- como vehículo de dominación, nunca de realización y potencia humana. Para Velázquez y García Rodríguez la gente es víctima de un sistema invariablemente perverso y opresivo que admite escasas o nulas posibilidades para la agencia personal (¿y colectiva?), el empoderamiento ciudadano o el cambio constructivo de las relaciones interpersonales o sociales.
Más que una crítica imparcial, el escrito de Velázquez y García Rodriguez parece plasmar, en resumen, un choque de visiones de los asuntos humanos: el humanismo propositivo e ingenuo frente a la ácida crítica socio-política. Eso explicaría el tono y amplitud de una censura que junto a críticas absurdas o gratuitas (coacción no directiva, aplanamiento de subjetividades, espiritualismo, pretensión de autenticidad descontextualizada) contiene otras que, desarmadas de su sectarismo ideológico, revelan limitaciones del enfoque rogeriano que muchos podemos compartir: individualismo, omisión del entorno socio-vital, idealismo buenista y ausencia del conflicto. Y otras arbitrarias o fruto de una “lógica” laxa e idiosincrática que achaca al criticado la responsabilidad de todo aquello que o no afirma explícitamente: estabilizar la convivencia, complicidad con el orden establecido o someterse a éste y a las relaciones de poder dominantes.
Criticando a los críticos: Significado y límites de los enfoques críticos
Despachado su memorial de agravios, es hora girar el foco hacia aquellos, los críticos, quienes hacen de criticar a los demás su modo de vida intelectual y social. Partiendo del análisis de Velázquez y García Rodríguez -que ilustra varios de los vicios del enfoque crítico- caracterizo y valoro éste en tres planos: cognoscitivo, práctico-valorativo y actitudinal.
Plano cognoscitivo. La visión crítica busca desvelar lo oculto, aquello que subyace a la superficie visible de las realidades humanas y sociales que, en un mundo dónde personas y agencias sociales tratan de convencer e influir a los demás, están teñidas de subjetividad y propósitos. La mixtificación ideológica resultante vale tanto para la publicidad comercial o la propaganda política como para la ideología activista o la “venta” de uno mismo en redes sociales. El calificativo “radical” añadido se puede se puede entender de dos formas: la crítica va a la raíz del tema analizado o no acepta ningún componenda o dilución. Parece claro que, vista la extensión y poder de los medios de persuasión e influencia presentes en el debate académico y en los medios de masas, todo investigador debe ser crítico. Pero debe también reconocer que la validez genérica de la crítica emitida variará con la capacidad de “penetración” del sujeto (y las asunciones ideológicas y valorativas que hace) y del método usado. 
El enfoque crítico tiene, entonces, dos grandes problemas epistemológicos. Uno, al ir “a la contra”, queda en una posición vicaria respecto de lo criticado y su aportación no pasa de ser meramente correctiva a menos que ofrezca alguna hipótesis causal alternativa. En el límite, el analista crítico se convierte en un francotirador intelectual que desde su atalaya (académica, periodística, etc.) dispara contra todo lo que se mueve o le incomoda. Habrá, por tanto, tantas visiones críticas como sujetos y métodos usados, y para tener una visión global “válida” del tema X habría que integrar las críticas emitidas y las visiones sustantivas de X a la que esas tratan de corregir. Dos, su aportación cognoscitiva será menor a menos que ofrezcan alternativas positivas a lo criticado, algo infrecuente que admite sin embargo excepciones relevantes; autores que, además de criticar una ideas o situaciones, han hecho aportaciones valiosas: Carlos Marx (cuyas predicciones “científicas” no han salido, sin embargo, bien paradas), Jurgen Habermas, Abraham Maslow, Paulo Freire, John Dewey, Erich Fromm o Hanna Arendt.
Merece la pena citar algunos métodos sugeridos para identificar los intereses agazapados tras las teorías o datos científicos y gestionar la consiguiente heterogeneidad en la evaluación socio-psicológica: la hipótesis de Habermas (1984) sobre los intereses implicados en las distintas formas de conocimiento científico; la propuesta de Strupp y Hadley (1977) o Sánchez Vidal (2007) para integrar los datos subjetivos, empírico-objetivos y las consecuencias sociales en las evaluaciones psicoterapéuticas o sociales; o el “método periodístico”, que al informar sobre un tema exige recabar el punto de vista de cada uno de los actores o partes relevantes para forjar, junto a los datos objetivos, una visión poliédrica de él. 
Plano práctico y valorativo. El crítico se niega a aceptar el estado de cosas dado y promueve su demolición o transformación. El problema (bien ilustrado por el análisis precedente) es que tras rechazar lo establecido o propuesto por otros, los críticos ni dan soluciones propias (mucho menos soluciones estratégicamente viables) ni aceptan (por insuficientes, “no radicales”, etc.) las de los demás despachándolas generalmente con desprecio. De nuevo habrá tantas “soluciones” posibles como sujetos, ideologías y métodos existan respecto al problema de interés que sólo la prueba práctica o empírica podrá validar o refutar. La consiguiente aversión a la intervención y a la acción concreta tiene una “ventaja”: evita a los críticos poner prueba en la práctica las propuestas o ideas concretas permitiéndoles mantener posiciones discursivas o estéticas a menudo prestigiadas en la vida académica o el discurso social pero que poco o nada contribuyen a la solución de los problemas o al progreso de las comunidades. Como se suele decir, es más fácil desmontar un reloj que volverlo a montar (o fabricar uno nuevo). O, como advirtió el activista comunitario Saul Alinsky (2012): “el precio de un ataque exitoso es una alternativa constructiva”. 
Por otro lado, dada la complejidad y sutileza de la conducta humana y la vida social, las valoraciones (morales, sociales, otras) deberían contemplar una amplia gama (yendo de lo mejor o más positivo a lo peor o más negativo) y variedad de matices e intensidades. De modo que cuando -como en el caso de los críticos “radicales”- encontramos evaluaciones uniformemente negativas (casi todo es malo o indeseable) tendemos a cuestionarlas sospechando que el problema radica más en el sujeto criticante -incapaz de captar la gama de valoraciones y matices existentes- y el prisma que aplica que en el objeto criticado. La aparente incapacidad de modular y matizar la censura acaba en definitiva restando credibilidad a los análisis críticos “radicales”. 
Actitud vital. La postura crítica tiende a desconfiar del discurso y las actitudes de los demás y a cuestionar sus propuestas y soluciones a los problemas cotidianos. Todos conocemos ejemplares de esta actitud en nuestro entorno vital, las tertulias radiofónicas o televisivas o las redes sociales. También en una vida académica (comisiones de evaluación, debates teóricos, etc.) que tiende a equiparar actitud crítica con rigor científico otorgándole un prestigio y reconocimiento cuestionable ¿Por qué? Porqué en mi experiencia, la crítica es uno de los instrumentos pedagógicos más destructivos que existen cuando se aplica de forma generalizada -y sin brindar apoyo sistemático y graduado a las propuestas admisibles del estudiante- probablemente porque el sujeto entiende que la crítica se aplica a él/ella como persona no a su producción científica o práctica. Añadamos que, en ocasiones es difícil deslindar la actitud crítica de la queja generalizada sobre una situación o la actitud ajena (Byun-Chul Han brinda un buen ejemplo). La dificultad es aquí mayor porque, al estar cimentada en una externalización de responsabilidad (la “culpa” es del “sistema”, el “neoliberalismo”, “la gente”) y conllevar una “ganancia” psicológica (la auto-exculpación) la queja es esencialmente improductiva bloqueando cualquier actuación o intento de cambio.
Los problemas del enfoque crítico. En resumen, una postura crítica flexible -no dogmática- es deseable en el análisis, la práctica y la vida al no aceptar la apariencia (tratando de desvelar lo que oculta) ni tomar por inalterable el orden establecido (buscando transformarlo o mejorarlo) y atreverse a emitir juicios negativos, sin rehuir la responsabilidad vital y social asociada. Pero llevada al extremo de unilateralidad y severidad o simplismo valorativo (descalificando sistemáticamente otras posturas o propuestas), la posición crítica acaba siendo un método de negación y destrucción a evitar. Los problemas del enfoque crítico son, en conclusión: su posición vicaria o adjetiva (a la contra) respecto de aquello sustantivo que critica, su negatividad y su falta de modulación en el análisis y la valoración. Tal actitud es, entonces, recomendable en la medida en que va acompañado de alternativas teóricas o soluciones prácticas constructivas que permitirían, además, establecer un diálogo o debate con otras posturas (y “subjetividades”, críticas o no) y un contraste empírico o histórico corrector.  
El humanismo psicológico en la encrucijada social: Desarrollo personal y socialización humana
La propuesta de Rogers destaca por un optimismo existencial y posibilismo respecto de la capacidad de auto-determinación humana antagónicos tanto del lúgubre pesimismo psicoanalítico como del arrogante mecanicismo conductista. Y, aunque sean esas mismas cualidades las que (junto al subjetivismo individualista) le han granjeado críticas, hay que reconocer su aportación antes de reseñar sus carencias. La Psicología Humanista ha ejercido una enorme influencia tanto en la psicología, ampliando su campo de estudio y actuación para incluir el bienestar (Miller, 1969) y el desarrollo personal, como en la cultura (y los movimientos sociales) de una segunda parte del siglo XX que ayudó a configurar. Rogers no sólo renovó y democratizó la práctica terapéutica, sino que propuso un formato relacional que devino canon generalizado de las distintas tendencias influyendo también en las prácticas educativas.
Las carencias del enfoque de Rogers
La identificación de los límites y carencias del enfoque de Rogers nos permitirá, en una línea constructiva distante del negativismo crítico, complementar su visión individual (apta para el desarrollo personal) con otras que incorporen explícitamente la interacción y las pautas y aportes sociales aptas pra guiar el desarrollo humano de orientación social. Encontramos (Hall y Lindzey, 1978; Schultz, 1977, Sánchez Vidal, 2016) así tres áreas problemáticas -individualismo, elitismo e ingenuidad “buenista”- que me llevan a cuestionar el polémico mandato de aceptación incondicional aflorando uno de los temas medulares del desarrollo humano: la posibilidad de articular -y compatibilizar- realización personal y socialización responsable, deseos personales e intereses sociales.
Individualismo: una de las principales debilidades del enfoque rogeriano (de la Psicología Humanista en general) es la ausencia explícita en su teoría de la dimensión social de la realización humana (pese a que la terapia es inconfundiblemente relacional) que le lleva a ignorar el papel tanto de las condiciones sociales (llamadas genéricamente “entorno”) como de la cooperación y la justicia social que, además de añadir una dimensión moral al desarrollo humano, permiten conectar sus dimensiones individuales y colectivas. Pare claro que, aunque la experiencia y la actitud personal son relevantes para el desarrollo individual (y pueden ser mejoradas mediante el aprendizaje y la ayuda profesional), también lo son las condiciones sociales y los aportes sociales (cuya provisión puede ser optimizada en la acción social) que promuevan la realización del conjunto de personas y no sólo de algunos individuos. 
Es pues necesario complementar los enfoques “endógenos” humanistas del desarrollo humano -centrados en la mejora personal- con otros enfoques “exógenos” -centrados en la mejora socio-económica- como los propuestos por Lebret (1966), Max-Neef (1993), Doyal y Gough (1991), o Sen (1990). Este último, inspirador del Programa de Naciones para el Desarrollo Humano (PNUD, 2004), establece un vínculo genérico entre la esfera social y la personal sosteniendo que, en el desarrollo de un país, el crecimiento económico no debe ser un fin, sino un medio para el enriquecimiento personal creando las posibilidades y oportunidades vitales que incrementan la capacidad de las personas de ser o hacer lo que elijan, de llevar una vida valiosa. Eso implica mejorar los sistemas de salud y educación, las posibilidades de participación política y cooperación social, la seguridad pública y la eficiencia productiva que eleve el nivel de vida y cree trabajo para todos.
Elitismo. La Psicología Humanista y su propuesta de autorrealización estaría pensada para los miembros más afortunados o mejor dotados de una sociedad (Schultz, 1977) siendo, por tanto, una especie de lujo sólo accesible a unos pocos. Esta crítica podría volverse virtud del enfoque humanista pues reconoce la democratización cultural de las aspiraciones de bienestar y desarrollo humano impulsados por los movimientos sociales de los sesenta. Pero, es obvio que si, en el plano social, no se aportan los medios económicos y políticos apropiados, tal democratización puede desembocar en frustración generalizada. Lo que nos devuelve la pregunta inicial ¿Podría una perspectiva eminentemente individualista contribuir al desarrollo humano de todos sus miembros?  Parece obvio que no: el abordaje del desarrollo humano colectivo requiere, como se ha reiterado, enfoques globales dirigidos a mejorar las condiciones económicas, educativas, de salud, empoderamiento real o seguridad pública que permitan la realización del potencial (el progreso si se quiere) de todos los miembros de la comunidad y no sólo de algunos privilegiados. Eso implica organizar la sociedad de modo que sea eficaz no sólo para producir “satisfactores” (alimentación, salud, educación, etc.) de los deseos y necesidades humanas sino, también, socialmente justa al distribuir tales recursos para que los distintos grupos e individuos puedan acceder a ellos. Lo cual implicaría muy probablemente la reversión o reequilibrio de las relaciones de poder tan queridas a Velázquez y García Rodriguez mediante estrategias multinivel (macro, meso, micro) que contemplen tanto la confrontación como la cooperación social. 
Ingenuidad “buenista”. Según esta crítica Rogers -la Psicología Humanista en general- extendería un manto de incondicional bondad y positividad sobre una “naturaleza” humana que la evidencia vital e histórica no avala: la maldad, la brutalidad, el egoísmo o la estupidez son una parte tan integral de las potencialidades humanas como la bondad, la dedicación a los demás, la inteligencia o la creatividad. La asunción tiene, en todo caso, un importante papel posibilitador al abrir la puerta a modalidades de actuación y realización psicológica y formas culturales menos restrictivas eludiendo la “profecía autocumplida” de fracaso que, al asumir una visión negativa de las capacidades humanas, impide poner en marcha iniciativas de mejora o genera un clima de derrotismo que sabotea su éxito. 
Correctivos estratégicos: Confrontación y cooperación
El razonamiento buenista es engañosamente simple: si la gente es esencialmente bondadosa basta aportar las dosis apropiadas de empatía y cooperación para “liberar” sus potencialidades. Pero tiene unos límites innegables: aun reconociendo que empatía personal y cooperación social son poderosas estrategias de motivación, resultarán insuficientes, inaplicables o inapropiadas en situaciones que no encajan con sus asunciones (bondad personal, motivación para el cambio, altruismo, disposición a compartir recursos, etc.) implícitas. El análisis de esas situaciones requiere distancia crítica -no implicación y aceptación empática-, y la acción consiguiente reclama estrategias de confrontación y empoderamiento que deberían ser más eficaces que las de cooperación cuando los actores poderosos se niegan a colaborar o a compartir su poder. Las “recetas” humanistas (empatía, diálogo y cooperación) son, en ese sentido, tan unilaterales e insuficientes en la práctica como sus antagonistas de conflicto y confrontación, que asumen una “naturaleza” humana egoísta e interesada. Y puesto que los humanos albergamos tendencias tan diversas como las situaciones encaradas por la acción psicosocial, el practicante debe ser capaz de usar tanto estrategias cooperativas como conflictivas (o su combinación) dependiendo del grado en que la situación enfrentada corresponda con las asunciones ideológicas subyacentes unas u otras. (Idealmente debería poder usar una gama de estrategias tan amplia como los diferentes tipos de problema encarados o como la reivindicada para la valoración humana). 
Aceptación incondicional, realización personal y socialización responsable
Una de las derivadas del buenismo es el polémico precepto rogeriano de la aceptación incondicional del otro, requisito nuclear de la mejora terapéutica y el desarrollo humano (regidos por los mismos principios). La validez psicológica del principio está fuera de duda: tanto la literatura evolutiva como la experiencia clínica muestran que la provisión inicial de amor y afecto es clave para la constitución de una persona sana y segura de sí. No así su alcance y aplicación práctica: ¿deben los padres (o el terapeuta) aceptar cualquier actitud o comportamiento del infante (o del cliente) para alentar su desarrollo? ¿Qué sucede con las responsabilidades hacia otros? ¿Y con la incorporación de normas y papeles sociales, exigencias basales de la socialización planteadas tanto en las interacciones familiares como en las posteriores del sujeto con los iguales y con otras figuras sociales? 
La respuesta teórica a la primera cuestión es sencilla: la aceptación se refiera a la persona como tal no a actitudes y acciones que puedan resultar dañinas o merecer, según ciertos valores y normas fundamentales, censura psicológica, social o moral. En la práctica, sin embargo, la distinción entre la persona y sus actitudes y conducta es difícil, si no imposible, de mantener de modo que la tensión entre la aceptación personalmente “validadora” y aprendizaje de reglas y papeles socialmente exigidos provocará innumerables problemas y dudas. ¿Cómo resolver los unos y aclarar las otras? El uso del discernimiento y la evaluación moral se muestran así tan esenciales en la vida real (y en el desarrollo personal) como al afecto o la capacidad intelectual. Algunos teorías y modelos operativos pueden también ayudar. Lugo y Hershey (1979) proponen dos variantes del amor parental: la maternal inicial (incondicional, esencialmente afectiva) y la paternal (condicionada, cargada de valores y asunción de responsabilidad) posterior. La aceptación incondicional rogeriana correspondería a la primera variante (nutricia, constitutiva de la persona) pero nada dice de la segunda variante ligada al proceso de socialización posterior y más amplio que incluye procesos relacionales funcionales (aprendizaje y asunción de roles), normativos y morales (no “nutritivos”) sistemáticamente evitados por los humanistas.  
Por eso la propuesta psicológica de desarrollo humano de Rogers debe ser suplementada con otras psicosociales como la teoría de la autodeterminación (TAD) de Deci y Ryan (2002; Ryan y Deci, 2000), centrada en la socialización en entornos familiares y comunitarios, o el modelo de aportes de Caplan (1979). Según la TAD, el desarrollo humano implica tanto crecimiento como integración y es promovido por entornos sociales que aportan nutrientes capaces de satisfacer las necesidades humanas básicas: competencia, relación y autonomía. Aunque “gravitamos” hacia esos entornos y hacia actividades intrínsecamente satisfactorias (en cuya realización el sujeto se muestre competente) que aumentan la percepción de “causalidad personal” (autonomía), los humanos debemos también integrar valores y exigencias funcionales extrínsecas que no nos agradan. De modo que: 1) aunque el núcleo del desarrollo es la motivación intrínseca ese debe también incluir la incorporación de motivos extrínsecos; 2) entornos como la familia o la escuela deben ser organizados para satisfacer las necesidades humanas citadas. 
Caplan propone un modelo de suministros en que el desarrollo de la persona depende del aporte continuado de suministros físicos, psicosociales y socioculturales que sostengan, respectivamente, el crecimiento y salud corporal, el desarrollo intelectual y afectivo de la persona y su orientación apropiada en la sociedad y cultura circundantes. Los aportes en el nivel psicosocial (obtenidos en relaciones con “otros significativos”) son de tres tipos: afectivos, normativos y participación en la actividad colectiva. Vemos que, como Lugo y Hershey, Caplan añade al afecto implicado en la aceptación rogeriana unos aportes normativos que orientan el comportamiento socialmente aceptable y permiten el progreso social de la persona. De forma que para asegurar el desarrollo personal habrá que combinar la psicoterapia (apta para paliar carencias afectivas) con la acción social (necesaria para asegurar suministros socio-culturales y económicos).
Todo lo cual remacha la idea de que las valoraciones, normas de conducta o condiciones de aprobación establecidas por los padres son una parte tan integral del desarrollo infantil, al proporcionar una orientación positiva (a la que el sujeto podrá conformarse o rechazar en distintos grados en la adolescencia y la edad adulta), como la aceptación afectiva reivindicada por Rogers. Idealmente, cabe hipotetizar, la “socialización normativa” será tanto más eficaz para la comunidad (y satisfactoria para el sujeto) cuanto más acompañada se vea del amor parental, en el sobreentendido -cuestionable, desde luego- de que aquellos que nos quieren y no actúan motivados por su propio interés van a transmitir aquellas normas morales y pautas sociales que son más beneficiosas para nosotros (que tendrán una validez “provisional” revisada después al contrastar las normas interiorizadas con la visión de los iguales adolescentes y de otros adultos en diversos grupos sociales y con la propia experiencia vital). 
Parece, en conclusión, que, aunque el amor incondicional preconizado por Rogers cimienta la constitución psicológica del sujeto (permitiendo su individuación y la realización de sus propios intereses) olvida su incorporación responsable a la comunidad (socialización) que exige, precisamente, condicionar la aceptación y valoración social a los objetivos colectivos. Es, por tanto, de esperar cierta tensión ambas pretensiones (aceptación incondicional de la persona y asunción de responsabilidades y roles sociales) entre los fines del individuo y los del grupo o la comunidad o, si se quiere, entre los intereses de la persona y sus obligaciones como ciudadano. Entre otras razones porque, la pretensión de tantas teorías de que el desarrollo humano es el resultado exclusivo de realizar unos deseos -o satisfacer unas necesidades- de la persona contra los que militarían la sociedad y la cultura establecidas es falsa por parcial y unilateral: la asunción de ciertos papeles y responsabilidades sociales (hacer de padre o madre, educar, cuidar a otros, participar en esfuerzos colectivos, etc.) suponen a menudo oportunidades irreemplazables de crecimiento personal (al asumir responsabilidades, dar y recibir amor y apoyo, sentirse parte de una causa valiosa, etc.). De modo que dilucidar esa dimensión social y cultural del desarrollo humano -según los contenidos nutricios, meramente funcionales o productivos, o mixtos- así como la tensión -y posibilidad de compatibilizar- la aceptación afectiva de la persona y la asunción de sus responsabilidades y roles sociales, son, creo, cuestiones cruciales -y abiertas- del campo psicológico.  
Una última advertencia sobre la incondicionalidad del afecto y la aceptación reclamados por Rogers (y por otras ideologías idealistas). Está claro que como humanos (padres, compañeros, amigos...) somos seres falibles e imperfectos que, aunque intentemos no fallar a nuestros próximos, habrá situaciones y momentos en que no podamos dar un amor o apoyo del que carecemos o necesitamos para nosotros mismos (o no queramos por creer que el otro no los merece). De modo que también esa incondicionalidad, debe ser cuestionada considerándola como lo que en realidad es: un ideal psicológico que habrá que gestionar en la vida real y profesional en función de nuestros recursos y capacidades (y no sólo de las demandas externas).  
Referencias
Alinsky, S. (2012). Tratado para radicales. Madrid: Traficantes de Sueños. (Original 1971).
Bugental, J. (1964). The third force in psychology. Journal of Humanistic Psychology, 1, 19-26. 
Caplan, G. (1979). Principios de psiquiatría preventiva. Buenos Aires: Paidós. (Original, 1964).
Deci, E. L. y Ryan R. M. (eds.) (2002). Handbook of self-determination research. Rochester, NY: University of Rochester Press.
Dewey, J. (2009). Democracy and education. Lexington, Kentucky: Reada Clasic (Original, 1916).
Doyal, L. y Gough, I. (1991). A theory of human need. Londres: McMillan.
Fromm, E. (1955). The sane society. Greenwich, Conn.: Fawcett. 
Fromm, E. (1966). El miedo a la libertad. Buenos Aires: Paidós (Original, 1941).
Gottlieb, A. (1987). Do you believe in magic? Bringing the 60s back home. Nueva York: Fireside.
Habermas J (1984). Conocimiento e interés. En, Ciencia y técnica como “ideología” (p. 159-181). Madrid: Tecnos. (Original 1965).
Hall, C. S. y Lindzey, G. (1978). Theories of personality (3a. edic). Nueva York: Wiley. 
Hergenhahn, B. R. (2001). Introducción a la historia de la psicología. Madrid: Thompson-Paraninfo.
Leahey, T. (2005). Historia de la Psicología. Madrid: Pearson Educación.
Lebret, L. J. (1966). Dinámica concreta del desarrollo. Barcelona: Herder.
Lugo, J. O. y Hershey, G. (1979). Human development. A psychological, biological and sociological approach to the life span (2a. edic.). Nueva York: MacMillan.
Maslow, A. H. (1975). Motivación y personalidad. Barcelona: Sagitario. (Original 1954) 
Max-Neef, M. A. (1993). Desarrollo a escala humana. Barcelona: Nordan-Icaria.
Merton, R. K. (2002). Teoría y estructura sociales (3ª. edic.). México: Fondo de Cultura Económica (original 1968).
Meador, B. y Rogers, C. (1978). Person-centered therapy. En R. J. Corsini (ed.) Current psychotherapies (p 131-184). Itasca, Ill.: Peakock.
Miller, G. (1969). Psychology as a means of promoting human welfare. American Psychologist, 24, 1063-1075.
Parker, I (2010). La psicología como ideología. Contra la disciplina. Madrid: Libros de la Catarata.
Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) (2004). Desarrollo humano en Chile. El poder: ¿para qué y para quién? Santiago de Chile: Autor.
Quitmann, H. (1989). Psicología Humanística. Barcelona: Herder.
Rogers, C. (1951). Client-centered therapy. Chicago: University of Chicago Press.
Rogers, C. (1961). On becoming a person. Boston: Houghton Mifflin Co.
Royce, J. y Mos, P. (1981). Humanistic Psychology. Concepts and criticism. Nueva York: Plenum.
Ryan R. M. y Deci, E. L. (2000). Self-determination theory and the facilitation of intrinsic motivation, social development, and well-being. American Psychologist, 55, 68-78.
Salkind, N. !1985). Theories of human development. Nueva York: Wiley.
Sánchez Vidal, A. (2007). Manual de Psicología Comunitaria. Madrid: Pirámide.
Sánchez Vidal, A. (2016). Él hombre en busca del límite. Realización personal y desarrollo humano. Barcelona: inédito.
Sánchez Vidal, A. (2017). Empoderamiento, liberación y desarrollo humano. Psychosocial Intervention, 26, 155-163.
Sánchez Vidal, A. (2021). Desarrollo humano, comunidad y empoderamiento. Curso en la Maestría de Desarrollo Humano. Universidad Ibero, Ciudad de México (mayo-julio).
Schultz, D. (1977). Growth psychology: Models of the healthy personality. Nueva York: Van Nostrand Reinhold.
Schultz, D. y Schultz, S. (2010). Teorías de la personalidad (9ª. edic). México: Cengage learning.
Schneider, K., Bugental, J. y Pierson, J. (2001). The handbook of Humanistic Psychology.Thousand Oaks: Sage.
Seligman, M. y Csikszentmihalyi, M. (2000). Positive psychology. An introduction. American Psychologist, 55, 5-14. Monográfico sobre Psicología Positiva.
Sen, A. (1990). Development as capability expansion. En K. Griffin y J. Knight, Human development and the international development strategy for the 1990s. Mcmillan/United Nations.
Smith M. B. (1991). Values, self, and society. Toward a humanistic social psychology. New Brunswick: Transaction Publishers.
Strupp H. y Hadley S. (1977). A tripartite model of mental health and therapeutic outcomes. American Psychologist, 32, 187-196.
Velázquez, A. y García Rodríguez, E. (2021). La vocación no directiva de Carl Rogers: teoría psicoterapia y relaciones de poder. Revista Crítica de Ciências Sociais, 125 (revista en línea). 
Villegas (1986). La Psicología Humanista: Historia, concepto y método. Anuario de Psicología, 34, 7-46.
Watson, P. (2002). Historia intelectual del siglo XX. Barcelona: Crítica.
Weber, M. (1993). Economía y sociedad. México: Fondo de Cultura Económica. (Original 1922).




