[bookmark: _Hlk44498671][bookmark: _Hlk49787455]O SOFRIMENTO E O AMOR-DO-SILÊNCIO EDIFICANTE.
SUFFERING AND THE BUILDING-SILENCE-LOVE.

Prof. Dr. Marcos da Silva e Silva
ESPM-Escola Superior de Propaganda e Marketing
marcos.silva@espm.b


[bookmark: _Hlk49787484]O SOFRIMENTO E O AMOR-DO-SILÊNCIO EDIFICANTE.
SUFFERING AND THE BUILDING-SILENCE-LOVE.



Resumo. 
Kierkegaard por meio de seus pseudônimos nos permite acessar narrativas que edificam a existência enquanto ao mesmo tempo aponta para as possibilidades do sofrimento.  O sofrimento é o que aprendemos com os lírios do campo e as aves do céu? é o que aprendemos no Evangelho do sofrimento? Será o pathos da vida trágica moderna o caminho para da edificação da existência por meio do sofrimento? Seriam As obras do amor na ação do amar a resignação do homem que sofre? O sofrimento para este autor é uma condição existencial, está para além das palavras, é o sofrimento do Cavaleiro da Fé, é o sofrimento da escolha.  O caminho que aqui faremos será com o sofrimento por meio do amor-do-silêncio-edificante que permite alcançar um modo de ser da experiência do existir em sofrimento ou no silêncio do sofrimento. O sofrimento é um fenômeno que tem um sentido para si mesmo e para o homem que sofre. Aquele que sofre; sofre! não é necessário um objeto, um por quê se sofre, o sofrimento-É.  Quem sofre com algo,  ao invés de sofrer esse algo, se recusa a escolher simplismente o sofrido, e ele sofre, então, por tanto tempo quanto durar e rejeição à exigência de escolher o sofrido e for requisitada veladamente uma visão do acontecido. Todos os atributos que são dados ao sofrimento estão para o sentido do sofrer, nem antecede e nem antecipa naquele que sofre, está alí, manifestando-se “como espinho na carne”, desvela-se e revela-se de maneira paradoxal, em suas mais variadas formas, mas mantem-se como um segredo a ser dito. Pode-se dizer que há habitação do sofrimento no silêncio, a verdade do sofrimento se reduz a ‘ouvir’ em silêncio existencial, em outras palavras: o silêncio se edifica como amor naquele que ouve de quem fala. O ouvir terapeutico não objetifica o sofrimento, o ouvir em silêncio edifica o amor.   Se pensássemos em um “objeto” para apontar: “aquele é o amor do silêncio”, que nome daríamos? Por enquanto, só é possível dizer que o silêncio tem como amado o próprio silêncio daquele que fala e daquele que ouve. É neste sentido que a análise existêncial se configura como papel do ajudante, em outras palavras é possível uma clínica psicológica de caráter fenomenológico que nos ajuda a compreender o sofrimento enquanto condição existencial.  

Palavras-Chave: Sofrimento; existência; amor. 

Abstract.
Kierkegaard, through his pseudonyms, allows access to narratives that build existence while pointing to the possibilities of suffering. Is suffering what we learn from the lilies of the field and the birds of the sky? is what we learn in the Gospel of suffering? Is the pathos of modern tragic life the way to build existence through suffering? Are the works of love in the act of loving the resignation of the man who suffers? Suffering for this author is an existential condition, it is beyond words, it is the suffering of the Knight of Faith, it is the suffering of choice. The path we will take here will be through suffering through the love-of-edifying-silence-which allows us to arrive at a way of being from the experience of existing in suffering or in the silence of suffering. Suffering is a phenomenon that has a meaning for you and for the man who suffers. One who suffers; Suffer! there is no need for an object, because one suffers, suffering-IS. Whoever suffers from something, instead of suffering from that something, refuses to simply choose the suffered, and then suffers, as long as it lasts and the rejection of the requirement to choose the suffered and a view of what happened is veiled. All the attributes that are attributed to suffering are for the sense of suffering, neither precedes nor anticipates the one who suffers, it is there, manifesting itself “like a thorn in the flesh”, it is unveiled and revealed in a paradoxical way, in its most varied forms , but it remains a secret to be told. It can be said that there is an abode of suffering in silence, the truth of suffering is reduced to 'listening' in existential silence, that is: silence is constructed as love in those who listen to those who speak. Therapeutic listening does not aim at suffering, listening in silence builds love. If we thought of an “object” to point out: “this is the love of silence”, what name would we call it? For now, it is only possible to say that silence is loved by the very silence of those who speak and listen. It is in this sense that the existential analysis is configured as a helper role, that is, it is possible to have a psychological clinic of a phenomenological character that helps us to understand suffering as an existential condition.

Key words: Suffering; existence; love.












A dor da dor: modo existencial de sofrer. 
A “dor da dor” (KIERKEGAARD S. A., 2015)” torna-se sofrimento, ganha extensão. A apresentação da dor de maneira representativa e sem reflexão é apenas dor, dói até que um determinado “sentimento” dure, assim como na peça de Antígona. Da mesma forma como sentimos dor e choramos diante de um programa de televisão. Não há reflexão, apenas sentimentos irrefletidos.   “Já o homem moderno ao acompanhar a apresentação da sina de Antígona é tomado pelo sofrimento, na tentativa de encontrar um culpado para a dor”. (Feijo, 2019)
Não poderíamos falar do sofrimento como um modo existencial sem antes fazer a distinção entre a dor e sofrimento e como estes “sentimentos” são caraterizados por Kierkegaard. A tragédia grega é o ponto de partida para o autor fazer o que distingue dor e sofrimento e em que momentos os sentimentos se ressignificam na modernidade. No primeiro momento a (consciência irrefletida) é o lugar da dor, e ocupa mais dimensão que o sofrimento na existência. 
[bookmark: _Toc257600733]A dor em Antígona é uma dor refletida, a dor no homem moderno é um desvio, uma vergonha da qual ele tende a se afastar. Torna-se em certa medida silêncio na multidão.  É preciso entender então como se deu a passagem entre a dor na tragédia antiga e a maneira como a modernidade compreender o sofrimento e assim apontar para o caráter fenomenológico do sofrer.   
O trágico antigo. 
O trágico é o reflexo onde se colhe o sofrimento em direção ao sofrer excessivo, além da medida e além da conta dos pecados (hamarthia – erro, desvio...) cometidos. Na “mitologia trágica”, sabemos que o elemento dionisíaco, como o músico de Dionísio (Baco, para os romanos), está em contato profundo com uma dor e nostalgia com misto de êxtase, ao que deve assumir e também casar com o elemento apolíneo (deus Apolo). Nos próprios épicos apolíneos vemos a figura do herói trágico, que deve assumir o seu pathos, que é o contato com a divindade e a natureza. Falamos, então, no pathos da tragédia e nos elementos épicos da tragédia, uma epopeia, uma aventura dolorosa do sujeito, mas também exploratória – da natureza e da natureza humana. Podemos vislumbrar a angústia altaneira de Édipo ao “resolver” o enigma da Esfinge, ou mesmo a esperteza de Odisseus (Ulisses), deglutindo os mistérios. Eis o “Herói”, neste modelo de individuação grega e que molda, também o Ocidente que irá marcar o homem moderno. Ele faz a experiência do sofrer, do horror, do dionisíaco e do apolíneo, jogo entre caos e ordem. Estamos na dicotomia do “Drama”. Como o espectador que acompanha o advento do deus, do semideus e do herói na cena, ao que é tomado pelo pathos e a dor. O mito trágico tem o acontecimento épico e heróico como conteúdo, o faz grande numa série de embates, e com a própria estranheza de si mesmo, o faz forte, na figura do assumir o seu destino, seus mistérios. 
Kierkegaard observa que Aristóteles, ao analisar a tragédia grega, a entende como algo onde a coisa se oculta e, assim, o reconhecimento é um vestígio épico. O princípio deste vestígio épico é um fato, onde a ação dramática desaparece e de onde a tragédia retira sua origem de mistério. O que ele deseja observar com essa análise é que em toda tragédia grega não há um fio condutor racional, ou seja, “a tragédia é cega”, (Paula, 2001, pp. 123-124)  pois quem a realiza não a percebe como uma ação, daí o erro.
No Capítulo 13, da “Poética”, Aristóteles (1984) discute o caráter (ethos), ou seja, a natureza do herói trágico, e acaba por determinar a causa da tragicidade, que ele definiu como hamartia, um erro, uma falta. Aqui nos parece aquilo que Fogel considera como “a Dor que põe história”. (Fogel, 2010, p. 1) 
Discute-se muito se a dimensão dessa hamartia seria moral, porém, observa-se a questão do próprio Édipo Rei (420 a.C.)[footnoteRef:1], de Sófocles, em que parece ficar claro que a hamartia é algo inconsciente, levando ao reconhecimento e à descoberta. [1:  “Schelling, que, já nas cartas sobre o dogmatismo de 1795-1796, vê na tragédia, exemplificada por Édipo Rei, a figura heróica de um equilíbrio em que se mantém em pé de igualdade a potência ou a “superpotência” (Uebermancht) do mundo objetivo e a auto-afirmação do Eu em sua absoluta liberdade (Selbstmacht). Em suas preleções sobre a filosofia da arte (Iena, 1802-1803; Wüezburg, 1804-1805), Schelling ainda considerará a tragédia grega como forma suprema da arte (Die höcheste Ersheinung Kunst) e verá no herói trágico (...) aquele que representa em sua pessoa o incondicionado, o absoluto (...), o símbolo do infinito, do que está além do sofrimento (Leiden). E somente – acrescenta Schelling – “no máximo do sofrimento que pode se revelar o princípio em que não há sofrimento algum, assim como nada se torna objetivo se não em seu oposto”. COURTINE; J. F. A tragédia e o tempo da História. Trad. de Heloísa B. S. Rocha. São Paulo: Editora 34, 2006, p. 144-145. ] 

Fica entre esses casos extremos a situação intermediária: é aquela do homem que, sem se distinguir pela sua superioridade e sua justiça, não é, no entanto, nem mal nem pervertido, mas cai na infelicidade por causa de qualquer erro; é o caso do homem no ápice de seu renome e de sua prosperidade, tais como Édipo ou Thyeste, ou os conhecidos membros de famílias parecidas. (Aristóteles, p. 496)
No Capítulo 11, ainda, Aristóteles trata do pathos, que consiste de uma cena de grande sofrimento, uma ação destrutiva (phthartiké) ou dolorosa (odynerá). A atenção de Aristóteles concentra-se nos aspectos estruturais do drama. A matéria usada não são sentimentos humanos e ideias ou caracteres humanos. 
O episódio é uma mudança de ação em uma direção oposta àquela que foi indicada e sempre, como dissemos, vai de acordo com o verossímil e o necessário. Assim, no Édipo, o mensageiro só acredita que irá agradar a ele, e ele afirma que a tragédia é imitação não de homens, mas de ação e de vida, e a vida consiste de ação. Para ele, a tragédia é imitação de uma ação que merece ser levada a sério. Chegando a esse ponto, Aristóteles apresenta uma definição de tragédia que serve de enquadramento para a discussão subsequente: com efeito, esta definição afirma que a tragédia é uma representação realizada por atores  e não por um narrador, de uma razão humana séria, completa em si mesma e numa escala adequadamente grande, com um acompanhamento musical não contínuo, mas a intervalos, sendo a totalidade proferida num estilo “suavizado”. (Allan, 1983) .

2.1 O Trágico Moderno 
O homem moderno é reflexivo e é necessário entender como se dá a sua ação frente ao geral sendo, desta vez, responsável por sua vida. “Ele pouco saberá destes palavrórios; sem mais, torna indivíduo o responsável por sua vida”[footnoteRef:2]. Mas, em contrapartida, por perder-se no geral, vive de maneira irreflexiva, como na tragédia antiga. [2: ] 

Temos que entender, assim, a diferença que há entre a tragédia antiga e a tragédia moderna, assim como o reflexo do trágico antigo no moderno, a exemplo do que Kierkegaard nos adverte: 
Por outro lado, não escapou, anteriormente à atenção de quem observa, que há uma diferença essencial entre a tragédia antiga e o trágico moderno, e já o público dos que lêem e vão ao teatro acredita  estar em possessão legítima desta observação, como de justa parte dos benefícios dos esforços dos conhecedores. Mas se alguém quisesse ver aí uma diferença absoluta e concordar com ela, primeiro insidiosa e seguidamente, talvez violentamente, entre o trágico antigo e o trágico moderno, o seu método não seria menos absurdo que o outro, porque fazendo isso se esqueceria que se apóia sobre o próprio trágico  que, longe de querer separar, vincula pelo contrário o trágico antigo ao trágico e o moderno. (Kierkegaard, 2008, p. 113) 
Mas há uma peculiaridade consistente entre a época antiga e a nossa época, essa peculiaridade consiste exatamente da melancolia e da angústia. A melancolia é o primeiro vestígio do pathos herdado, o de que vivemos em uma época de angústia:
Depois da Grécia, a nossa época tem uma particularidade que é a de ser mais melancólica e, consequentemente, mais desesperada. Assim, nossa época é suficientemente melancólica para não ignorar que existe algo que se denomina responsabilidade e que é importante. (Kierkegaard, 2008, p. 111)      
A responsabilidade adquirida na época moderna faz o homem tornar-se senhor de si mesmo, pois é uma particularidade deste homem, a responsabilidade adquirida engendra no homem a angústia. 
Kierkegaard nos adverte que as interpretações da angústia, que os gregos consideravam como pathos, são características da tragédia moderna, ao passo que o trágico antigo insistia no fundamento objetivo do infortúnio.
Inicialmente digamos que a dor como assunto puramente individual, sem nenhuma conexão com uma realidade metafísica, sente-se mais vivamente que qualquer outro estímulo e também provoca raiva e desespero, porém lhe falta o pathos que surge apenas com a consciência de nossa vinculação ao próximo e finalmente a toda a espécie humana, cuja esmagadora carga de dores recai em uma pequena parte também sobre nossos ombros. (Buytendijk, 2018)

Ao tratarmos a tragédia de uma maneira teatral, podemos dizer, ainda, que outro princípio básico da tragédia é a identificação, kátharsis, cabendo aos atores provocar este sentimento nos espectadores, e estes, por sua vez, terão a oportunidade de expurgar seus problemas, suas ânsias. 
A análise provisória de kátharsis, que nos oferece Aristoteles, é a seguinte: existe um certo tipo de música religiosa que provoca e desencadeia uma enorme excitação em pessoas impressionáveis, deixando-as, depois, apaziguadas e aliviadas, como se se tratasse de uma cura e expurgação. Aqueles, pois, que têm a tendência para a piedade, o medo e emoções semelhantes, têm necessidade de se submeter para o seu próprio bem ao mesmo tratamento, bem como todos os indivíduos, em graus variáveis. É uma das possíveis utilizações que o legislador prudente não deixará de ter em vista. E poderá mesmo admitir, com este fim em vista, certos gêneros ou estilos musicais que teria desaprovado noutras circunstâncias. (Allan, 1983)
Logo, o sentido do trágico está em representar certas aflições humanas, uma vez que o homem, por não ser um ser perfeito, erra, e ao errar, incide em hybris e, em consequência, cai na desmedida, a hamartia. 
Para Kierkegaard, a tragédia trata da responsabilidade e da aceitação da culpabilidade e, partindo da existência de um paradoxo trágico da culpabilidade inocente, o filósofo afirma que a culpabilidade trágica é uma culpabilidade herdada do pecado original, da qual Antígona é a figura emblemática.
A importância do trágico pode ser comprovada pelo esboço de uma tragédia sobre Antígona em “Ou...Ou”, na qual a versão tradicional da história de vida de Kierkegaard foi absorvida. A tragicidade de Kierkegaard era a mesma de sua Antígona. Ele tinha de fazer Régine infeliz, desmanchando o noivado, pois era a sua única esperança de fazê-la feliz. Kierkegaard interpretava seu próprio sofrimento a partir da imagem do sofrimento de Antígona, cujo sentido dialético está, precisamente, em que a libertação daquilo que traz a morte, acaba por causá-la. O espinho bíblico na carne tornou-se, para Kierkegaard, o emblema trágico de sua vida; mais uma vez a pena trágica é herdada, não apenas pela infelicidade causada a Régine, mas pelo segredo paterno: 
No que se refere à culpa trágica, uma diferença aparece claramente no trágico moderno, logo que este se apropria do antigo, pois é disso que se trata atualmente. Pela sua piedade infantil, a Antígona grega toma parte à culpa do pai, assim como na Antígona moderna; mas para a Antígona grega, a culpa e o sofrimento do pai são fatos externos, fatos difíceis que não suavizam sua pena (quod non volvít in pectore); e se ela sofre pessoalmente pela culpa de seu pai, por uma consequência natural, esse sofrimento aparece novamente em toda sua facticidade exterior. Para a nossa Antígona, as coisas são praticamente o oposto. (Kierkegaard, 2008, p. 125)
Considerando ser Antígona a única que sabe a verdade acerca da situação incestuosa de seu pai, Kierkegaard afirma que este conhecimento engendra angústia na heroína trágica, punida pelos pecados paternos:
É bem como a nossa Antígona leva o seu segredo no seu coração, como uma flecha que a vida afundou sempre, cada vez mais profundamente, sem tirar-lhe a vida, porque enquanto se encontra no seu coração, Antígona pode viver, mas deve morrer  no momento em que esta flecha será retirada. Arrancar-lhe o seu segredo é para chegar àquilo que a amante deve lutar, e no entanto,  é ao mesmo tempo a sua morte certa. (Kierkegaard, 2008, p. 128)
Na terceira parte da trilogia de Sófocles, encontramos a personagem Antígona, herdeira do trágico destino dos Labdácias, que se move em suas ações em função de um dever (aidós) que se coloca para além de qualquer lei dos homens. Trazendo consigo o peso de ser filha de Édipo e de Jocasta, o princípio que move a heroína trágica é sustentado pela herança de sua família. Diante da escuta das leis não escritas, que a obrigam a enterrar o corpo de seu irmão Polinices, Antígona descumpre as ordens do rei de Tebas, seu tio Creonte:
A casa de Labdakos é então o objeto da fúria dos deuses raivosos, Édipo matou a Esfinge, liberou Tebas, assassinou seu pai e casou com sua mãe, e Antígona é fruto desse casamento. As coisas são assim na tragédia grega. Mas aqui, eu as mudei. Na minha casa tudo se passa exatamente assim, e portanto, tudo é diferente. Todos sabem que Édipo matou a esfinge e liberou Tebas; ele é honrado e admirado, e leva uma vida feliz com sua esposa Jocasta. (Kierkegaard, 2008, p. 120)
Desta forma, como nos adverte Kierkegaard, a pena é de natureza ambígua: o indivíduo comete a falta, mas é inocente, pois sua falta lhe é ancestral. E a falta ancestral não provém de uma vontade que livremente teria escolhido o mal. A falta grega (harmatia) não é o pecado no sentido judaico-cristão, mas o erro decorrente da cega desmesura (hybris). Por conseguinte, a pena é o sofrimento decorrente objetivamente de um infortúnio exterior ao sujeito e, quanto maior é a inocência, mais profundos são a pena e o sofrimento.
Em oposição à pena, a dor trágica, mais característica das tragédias modernas, é correlativa à capacidade de interiorização, isto é, de realizar uma reflexão sobre o próprio ato de sofrer, que a pena trágica desconhece. Se a angústia é a definição moderna do trágico grego, é porque ela é uma reflexão e se distingue essencialmente da pena. Desta forma, para Kierkegaard, a angústia é o sentido pelo qual o ser se apropria da pena e a assimila; “car  l’angoisse est une réflexion et se  distingue donc essentiellement de la peine”, (Kierkegaard, 2008, p. 120) pois a angústia é a via de passagem da pena à dor, através da memória.  
A culpa trágica na Antígona se concentra sobre um ponto preciso: ela enterrou seu irmão apesar da proibição do rei. Se olharmos isto como um fato isolado, como um choque entre o amor, a piedade de uma irmã e uma interdição humana arbitrária, Antígona deixa de ser uma tragédia grega e seria, na verdade, um sujeito trágico moderno. (Kierkegaard, 2008, p. 120)
De fato, a escolha de Antígona é uma escolha angustiante; não há como escapar da responsabilidade que ela implica a si mesma, a sua ação agora é uma ação reflexiva, o seu sofrimento já não é mais conceitual, mas como entendê-lo? Como sabê-lo pela razão, ou se existe uma razão de ser? Na tragédia moderna, a ação já não é mais dramática, pois tornou-se  reflexiva, neste sentido, distanciou-se do trágico antigo. 
[bookmark: _Toc257600734]O sofrimento na Antígona de Sófocles 
Antígona desobedece ao decreto do rei, por entender e acreditar que existem leis divinas, universais, que transcendem o poder de um soberano. Priorizando a ordem familiar, oferece ao seu irmão morto, as cerimônias fúnebres tradicionais. Por este motivo, é presa pelos soldados de Creonte e submetida a uma punição pelo próprio tio e rei de Tebas, ou seja, é condenada e enterrada em uma caverna, ainda viva. Hêmon, filho de Creonte e namorado de Antígona, tenta de todas as formas dissuadir o pai, de tal ato, alegando que, punindo Antígona, estaria contrariando a vontade do povo, e não há rei sem povo. Desesperado, não conseguindo convencer o rei a mudar de ideia e libertar sua noiva, vai ao encontro desta e, quando chega, encontra-a pendurada por um lençol. Hemon suicida-se em frente ao túmulo de Antígona, diante do próprio pai, que nesse momento, percebe que é tarde demais para mudar os fatos.
Antígona age em defesa da identidade, do sagrado da intimidade. Age por necessidade. O seu sofrimento, ao ver o corpo exposto de Polinice, assume proporções gigantescas. Está exposta a face íntima da dor, em praça pública. O oikós foi violado, sua intimidade escancarada pela decisão do poderoso, que argumenta a legitimidade de seu ato, respaldado na determinação regulativa dos tebanos, porém, o luto de Antígona é um absoluto, sem dialeticidade, diferentemente do sofrimento que está imobilizado em si mesmo, e sua dimensão compacta impede outras compreensões, como as leis da polis. Nesse momento, Antígona não sabe lidar com as contradições e se insurge contra os interditos, pois a dor da perda do irmão é a plenitude da dor de uma identidade exposta.
Ouçamos Antígona, no seu diálogo com Ismênia:
(...) Pois não ditou Creonte que se desse a honra da sepultura a um de nossos dois irmãos, enquanto a nega ao outro? Dizem que mandou proporcionarem justos funerais a Etéocles, com a intenção de assegurar-lhe no além-túmulo a reverência da legião dos mortos; dizem, também, que proclamou a todos os tebanos a interdição de sepultarem, ou sequer chorarem o desventurado Polinices: sem uma lágrima, o cadáver insepulto irá deliciar as aves carniceiras que hão de banquetear-se no feliz achado. Esse é o decreto imposto pelo bom Creonte a mim e a ti (melhor dizendo: a mim somente); vê-lo-ás aparecer dentro de pouco tempo, a fim de alardear o edito claramente a quem ainda o desconhece. Ele não dá pouca importância ao caso: impõe aos transgressores a pena de apedrejamento até a morte, perante o povo todo.  Agora, sabes disso e muito breve irás tu mesma demonstrar se és bem-nascida ou filha indigna de pais pobres. (Sófocles., 2002, p. 122)
Ao optar pelo culto aos deuses, e não pela obediência aos humanos, Antígona ocupará, aparentemente, o lugar dos excluídos entre os cidadãos de Tebas. Sua desventura a deixa isolada até mesmo na relação fraterna com Ismênia, a outra filha de Édipo, que se perturba entre as determinações do público e do privado, e hesita ante tais esferas.
Antígona se reflete no trágico moderno, como nos pontuou Kierkegaard. A sua angústia é a de querer ter a responsabilidade de querer ser a si mesma; permanecendo oculta em seu segredo. 
A Antígona moderna é o homem frente suas responsabilidades, que em momentos tenta fugir, não encara sua autorrelação por medo de sofrer, mas de qualquer maneira, busca se constituir em existência, mesmo que sua angústia lhe traga sofrimentos.

Ser, existir e sofrer.
Quando o filosofo Dinamarquês escreve suas obras a partir de seus pseudônimos faz também uma descrição das esferas da existência, ou modos de existir, foi em 1843 com  a obra Temor e Tremor que Johannes de Silentio, retrata o existir a partir do religioso, das escolhas que obriga o homem  a fazer, é o absurdo da escolha que leva o homem a sofrer. As figuras representativas são, Abrão quando a pedido de Deus precisa sacrificar seu filho Issac, é o sofrimento obediente de Jó, e o calvário de Cristo. Trata-se das escolhas e da entrega pela fé, nisso abre mão de todo sofrimento pessoal e geral, no estádio religioso o existir é sofrer. Se olharmos apenas para história de Abrão como fez Johannes de Silentio e seguíssemos a mesma trajetória poderíamos entender o que significa romper com o geral e romper com particular. Em outras palavras, não corresponder às vicissitudes do mundo (geral) e nem ao querer pessoal, entregar-se apenas ao absurdo da escolha religiosa diante de Deus, a uma opção pelo sofrimento no silêncio obediente, a escolha de uma relação com o transcendental. Ou seja, é mais que um escolha ética, é mais que uma escolha estética, é uma solicitação que exige comprometimento daquele que escolhe, mas que paradoxalmente não abandona as outras dimensões dos modos de existir. 
As respostas da escolha poderiam ser dadas em qualquer modo de existência, assim como pode ser encontrada na possibilidade total de entrega ao absurdo da fé. Abrão ao aceitar a possibilidade deste caminho, aceita também e sofrimento do caminho. Eis a singularidade, o paradoxo, colocar-se acima do geral (ético) e dele não espera nada. “Por isso o homem da fé não pode ser ajudado nem compreendido” (Feijoo, 2013, p. 96).  O homem da fé encontra-se no geral e no particular, é também para o singular a entrega ao que mais próprio nos modos de existência.  
Entre o “heroísmo” da possibilidade ética e o absurdo da escolha pela fé, que gera o maior sofrimento diante da condição do poder escolher, o Cavaleiro da Fé como descreve Kierkegaard, opta pelo absurdo em detrimento do geral. Passa então a não ser compreendido e refugia-se no silêncio solitário que poderá ser então edificante. 
Se o existir é condição necessária para todo Ser, o sofrimento é necessário para toda existência. A questão que se abre para o homem enquanto condição existencial relacionado ao seu sofrimento é sua relação com as possibilidades. A existência é então constituída desta forma, como possibilidade e sofrimento. Aquele que não carrega seu sofrimento não pode entender-se como ser existente. Aquilo que orienta o caminho da existência é algo que se oferece gratuitamente como possibilidade, sendo cada desvio dessa possibilidade uma nova orientação. É o algo a mais que Silentio busca em seu caminho para o absurdo da fé, chegando por meio do absurdo à resignação.
   São muitas as possibilidades, e estas se tornam um modo a existencial.  É nestes termos, que o tema do sofrimento tem aqui sentido de uma disposição subjetiva.  Não é uma doença como é para medicina psiquiátrica ou mesmo um problema psíquico. Trata-se como já apontado acima, de um “desvio” que não nega suas outras condições existes em um sentido no sofrer: é sofrendo que se desvela ou se desvia as maneiras como o sofrimento se manifesta naquele que sofre. O sofrimento é o “desvio” que se revela enquanto se manifestam as possibilidades dos modos de ser da existência por meio do próprio sofrimento, por vezes, dor. 
[bookmark: _Hlk49796814]O sofrimento é um fenômeno que tem um sentido para si mesmo e para o homem que sofre. Aquele que sofre, sofre; não é necessário um objeto, um por quê se sofre. O sofrimento-É. Todos os atributos que são dados ao sofrimento estão para o sentido do sofrer, nem antecedem e nem antecipam naquele que sofre, está alí, manifestando-se (desvela-se e revela-se) em suas mais variadas formas, mas mantem-se como um segredo a ser dito. 
Sofrimento da escolha.  
O sofrimento é uma escolha apaixonada e está relacionada à vida humana sendo um paradoxo que busca a felicidade em direção a possibilidade de poder escolher. Sofrer é então uma característica existencial, pois é escolha, não significa que se escolhe o sofrimento para vida, “escolhe-se” apenas. 
O existir, tornar-se neste sentido, o caminho da afirmação de si, o sofrimento abre-se e essa subjetividade por meio da paixão pelo caminho da escolha, não é um caminho que desvia o homem da sua existência: O sofrimento ao contrário, volta o homem para dentro [de si]. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 120)  
Existe uma verdade: a que existimos, assim como há a possibilidade de se fazer escolhas a partir do fato de existir. A verdade do existir é um paradoxo e ao mesmo tempo abertura ao sofrimento, necessário à subjetividade em diversos momentos da vida, de diversas maneiras, em dimensões diferentes, mas de uma forma ou de outra o sofrimento parece ser, e é mesmo, inseparável ao homem, pois o próprio sofrimento o intermedia em sua existência. Este intermédio do sofrimento ao sofrimento indica em quais momentos o indivíduo passa a aceitar sua condição existencial que sofre, na maneira como ela se manifesta. 
Sofrer é, então, uma condição que se comunica com o caminho da escolha existencial. A escolha é dada apenas ao homem que pode escolher, que sofre enquanto escolhe e porque escolhe. 
No campo do cotidiano, a perda de liberdade mostra-se como hábito, em que a repetição sem originalidade e ilusão de finitude. A liberdade é encontrada na construção da existência singular, que se abstém do hábito e arrisca uma atitude séria frente a realidade, abrindo-se ao infinito de suas possibilidades. (Feijoo, 2013, p. 40)

Existir é encontrar-se vinculado às próprias escolhas é uma condição necessária da qual não se pode escapar, pois o impulso que leva o homem a existir, o leva e escolher, a entender o sofrimento como mediador de suas escolhas.  “Por este caminho não é apenas tal como de resto se diz, que quando maior é a necessidade, mais próxima está a ajuda; não, aqui, por este caminho o máximo de sofrimento é o mais próximo da perfeição”. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 88).
Ao descrever o sofrimento como parte integral do homem que se revela em suas manifestações, mas que ao mesmo tempo se mantem velado como um segredo a ser dito, isso tira do sofrimento o seu caráter de dor, [...] “pois a própria é própria dor o seu primeiro descobridor; e a dor tem sempre o grito à disposição”. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 95) . 
 O sofrimento, ao contrário, ganha assim um sentido mais específico e menos sonoro, aquele sofre, não grita, o sofrimento é silencioso. Mas não é o silêncio daquele que não quer dizer, é silêncio do que não pode ser dito. É o sofrimento do caminho a ser feito, é o sofrimento do caminho ao monte Morija, é o sofrimento do caminho da cruz, é o sofrimento do caminho: [...] as marcas do sofrimento são os sinais alegrativos a indicar que se está a avançar pelo caminho correto. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 89) 
[bookmark: _Toc257600728]O sofrimento como paradoxo da comunicação indireta.
É importante destacar  que Kierkegaard  assinala, no terceiro estádio, a saber, a vida religiosa[footnoteRef:3]. Onde encontra-se o Cavaleiro da Fé, e é apresentada na seção do livro “Ou...Ou...”, intitulada “Ultimatum”, onde, para o homem religioso, a vida é sofrimento. O estádio  religioso, isto é, o momento onde o sofrimento é intensificado,  implica uma devoção para com Deus, por meio do silêncio e da solidão. É o momento da fé: “Fé significa precisamente inquieteude profunda[footnoteRef:4]” [...] (Kierkegaard A. S., 2018, p. 79). Assim é a fé em Abraão, assim é a fé apresentada no Evangelho do sofrimente, que vê em cristo o modelo humano de compreensão e resiliencia inquieta do sofrimento. É ao mesmo tempo uma comunicação indireta que permite a apropriação da singularidade, aspecto fundante para construção do indivíduo, é tambem o rompimento da comunicação com o geral “a multidão”, é a saida das ilusões e a abertura para uma comunicação indireta.  [3:  No prefácio às Obras do Amor: algumas considerações cristãs em forma de discurso o professor Álvaro L. M. Valls nos dá a seguinte definição: “Religião e não sistema filosófico, o cristianismo é mais comunicação de vida do que doutrina teórica como dogmas a serem decorados, ou quiçá compreendidos. É para ser vivido na obediência aos mandamentos e, em primeiro lugar, o do amor ao próximo” (Kierkegaard A. S., 2007, p. 10) ]  [4:  Esta será a definição de fé que manteremos ao longo do texto. ] 

Kierkegaard aponta que por não ser um caminho fácil é preciso perspicacia, então recorre a “ironia” (KIERKEGAARD A. S., 2006) como forma de comunicação indireta. Neste caso, resgatar o indivíduo perdido na multidão, resgata por um “Ajudante”, que por meio da “Repetição” (KIERKEGAARD A. S., 2009)  é colocado diante da singularidade de seu próprio sofrimento, ao mesmo tempo é necessário comunicar e comunicar-se a partir da singularidade de cada indivíduo, e de como ela se manifesta.    
São muitas as questões para essa singularidade migrante, neste caso o ajudante como um Conselhero Esteta orienta a partir de susa próprias experiências, da repetição vivida indica o melhor caminho a seguir. Novamente parte-se do geral, do abstrato para o particular, no entanto o abstrato não dá conta do real do sofrimento que é sempre singular. “Aquilo que é da ordem do geral se aplica a qualquer singular e, nesta direção, o singular sempe perde voz e lugar para o plural”. Falar do sofrimento com ajudante esteta fracasa pois continua singular, continua o silêncio. 
A escolha do caminho aprofunda-se, a busca por resposta encontra a necessidade como uma decisão a ser feita, é preciso falar ao mesmo tempo em que é precisso ouvir e ser ouvido, quando este sofrimento é gritante, torna-se eco na interioridade de quem manifesta. O pseudônimo Vitor Eremita   é em Kierkegaard modelo dessa comunicação indireta. 
O conselheiro pode ser estético, ético ou religioso, em cada estadio como possibiliade de direcionamento e não se fechar nos próprios estadios. Em outras palavras pode-se falar do sofrimento em qualquer momento ou situação da vida. Mas é no estadio religioso, na relação do indivíduo com sua sigularidade deslocado das experiencia do mundo que se pode ouvir a voz inaudível. O conselheiro religioso não mostra caminhos e nem  nada diz, é o silêncio sua principal orientação, quando não é a metáfora que exige reflexão daquele que ouve, a liberdade do ouvinte encontra-se em priemeiro plano. A tomada de decisão ocorre na medida da tensaõ em que o sofrimento se apresenta, o silêncio em si de cada indivíduo permite escolher por si. O coselheiro religioso permite ao ouvite reconhecer no silêncio reflexivo os ecos do sofrimento.     
   
4. O Evangelho do Sofrimento:  o silêncio.
Nos discuros edificantes em diverseos espíritos – 1847 no texto “O evangelho do sofrimento”,  o sofrimento torna-se, por conseguinte, o centro das reflexões, a partir das quais o filósofo desenvolve o sentido humano da existência por meio da fé e do sofrimento. Apenas o sofrimento vivido continuamente força o homem a viver com “fardo”, que o conduz a descobrir o valor de sua individualidade, encontrando, enfim, a reconciliação com ele mesmo a partir da reconciliação absoluta por meio da fé com sua própria huamidade.  
O pensamento que temos  vividamente  diante da fé, pára a dúvida e  apazigua sua  inquietude; ele encoraja e leva ao sofimento, porque o sofriemnto afirma que a comunicação deve ser indireta com a fé, por meio do homem que a pratica. Aquele que aprende o caminho da vida, mediado pelo sofrimento, aprende por si mesmo, assim “aprender a sofrer pelo caminho” aprender a viver com fardo. “Quem o compreende melhor do que o sofredor, que aliás é um sofredor justamente por carregar fardos. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 95)
Na sua dimensão subjetiva, como fato pessoal na existência, no íntimo do homem, o sofrimento parece ser algo quase inefável e incomunicável, pois é uma comunicação orante, uma fala de “de coração”, uma fala secreta, que é ao mesmo tempo em crise, assim foi com Abrão: 
Ele não pode falar, pois não pode fornecer a explicação definitiva (de forma a ser inteligível) de que se trata de uma prova; mas o que é notável, uma prova em que a moral constitui a atenção. O homem em semelhante situação é um imigrante na esfere do geral. Com efeito realiza dois momento, como se demonstrou suficientemente bem, o da ressignificação infinita, em que renuncia a Issac, e o que ninguém pode compreender, porque é um assunto privado; mas efetua, além disso, a todo instante, o movimento da fé, e aí reside sua consolação. (Kierkegaard S. , 1990, p. 140)

 Quem sofre diz a sim mesmo, e como mantra repete, é o sofrimento que diz de forma inaudível ao sofredor, e repete seu mantra em silêncio, assim faz Abrão, escolhe pelo singular ao mesmo tempo em que cria estratégia para não se perder na impessoalidade da cotidianidade, é o caminho de si que engendra o sofrimento . 
Quem o compreende melhor do que o sofredor, que aliás é um sofredor justamente por carregar fardos. E se alguém deseja escutar suspiros e queixa e lamentação, então o ouve da parte dos sofredores”. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 95)  

A comunicação orante, por meio da ação, não se limita apenas àquele que ouve, ela atinge a interioridade de quem fala; neste sentido, o sofrimento silencioso é a unificação da alma com a ação subjetiva no homem. 
Calar e suportar, porém, ou mesmo encontrar alegria na amargura do sofrimento, encontrá-la não sé na esperança de que um dia o sofrimento há de acabar, mas encontrá-la no sofrimento, assim como aliás agente comente que a tristeza se mistura à alegria: isto de certo é valioso de se aprender. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 95) 
    
[bookmark: _Hlk49797354] Pode-se dizer que há habitação do sofrimento no silêncio, a verdade do sofrimento se reduz a ‘ouvir’ em silêncio existencial. O sofrimento nada tem a ver com o requerimento ou com a reivindicação. O sofredor não é um mendigo fitando o mistério com os próprios olhos da sombra, faz-se receptivo ao eco da verdade, que vai abrindo caminho no próprio sofrimento, no silêncio. Vem a luz, então, iluminar os olhos da fé como caminho cego, mas é caminho. Este é o sofrimento, para além dos sermões ou das piedades paroquiais, sofrimento silenciosa, interior, aquém das dores do mundo, que dá o tom exato ao sofrimento humana que venha falar em seu nome e lhe confere o princípio de sua compreensão. “É verdade que muitas vezes o sofrimento ven de fora, mas só quando se assume o sofrimento no interior comça o aprendizado”. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 121). Muitos sofrimentos atentam a interioridade de cada homem, mas o homem consegue por-se diante deste atentando ao conseguir reunir a si mesmo aquilo que lhe atenta.  
Kierkegaard não ignora que é necessário suportar o fardo do sofrimento, sua imediatidade à qual se soma a inflação de uma repetição infindável, para alcançar o seu referente infrassimbólico, anterior a todo sofredor. É possível, então, no silêncio reencontrado, sentir novamente o sofrimento inaudível aos surdos, ver a luz invisível para os cegos de nascença que não querem a cura de sua cegueira. Tudo se pode sentir novamente. 
A miséria do espírito pode recuar, porque a fonte de vida comum a todo homem deixa o sofrimento tocar, quando tudo se cala. Somente estas núpcias do espírito com o silêncio do sofrimento permitem a cada pessoa nascer para sua mais profunda singularidade, para sua unicidade, longe do mimetismo do rebanho, que só produz artefatos de personalidade. 
Assim é o sofrimento de Abraão, em “Temor e Tremor”, onde Kierkegaard/Johannes de Silentio nos fala, na “Atmosfera”, da prova de Abraão. Nesse momento, o sofrimento é silencioso, pois trata-se do salto da fé, no limite entre o estádio ético e o estádio religioso, não permitindo, assim, um refúgio fora do sofrimento.  
Abraão é também escolhido por Johannes de Silentio, que escolhe cegamente o necessário e o possível da escolha. É o que Kierkegaard nos mostra por meio de sues pseudônimos que é possível um encontro, que é possível “o caminho”, que é possível a existência. O sofrimento do esteta é o imediato, o sofrimento do ético é o comprimento da norma, da obediência. Silentio como um modelo a ser seguido vê em Abrão a entrega ao absurdo, a resignação diante do sofrimento, aceitando aquilo que lhe é cobrado por ser existente. Abrão segue no silencio do sofrimento, sua ação é mais do que um mero calar-se, é uma comunicação da verdade, a verdade que Abraão descobre no silêncio da subida do Monte Morija é a fardo leve, mas com um pesado sofrimento. 
Mas quando um homem anda curvado sob a canga pesada do sofrimento, aí decerto ele seria o que não sabia outra coisa senão meramente soçobrar sob o peso, de modo que anda com a cabeça encurvada, de modo que emudece num aniquilamento sem palavras, privado de ideias, sim, pois o erro consiste justamente em que ele não tenhas um único pensamento, com a ajuda do qual ele, contudo, poderia erguer o fardo. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 97)  

Abraão não pode falar enquanto sofre pelo caminho, Cristo não rejeita a cruz a caminho do calvário, o homem não pode negar o sofrimento em sua existência. “Um sofredor pode talvez emocionado e comovido escutar a fala querida, solidária, encorajada de outra pessoa: isto é benéfico; mais só por isso ainda não consegue transportar montanhas”. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 99).  
A obediência pelo próprio sofrimento é reunião, unificação de si mesmo, sinal da síntese com gênese. “ O proprio sofrimento, falando humanamente, é o primeiro perigo, mas o segundo perigo, ainda mais perigoso, é se agente não aprendesse a obediência”! (Kierkegaard A. S., 2018, p. 120). Se você verdadeiramente unificou seu sofrimento, está em obediência. A obediência não é uma submissão, é uma obediência daquilo pelo qual sofre enquanto aprende e apreende enquanto sofre, o sofrimento é uma escola.  É nesta escola que que a fala de Lima Barreto nos fala de seu sofrimento: 
O meu sofrimento era mais profundo, mais intimo, mais meu. O que havia no fundo dele, eu não podia dizer, a sua essência era o meu segredo; tudo mais: álcool, dificuldades materiais e a loucura e da minha sogra, da incapacidade de meu filho, eram consequências dele e do desnorteamento que eu estava em minha vida.  (Lima Barreto, “O cemitério dos vivos”, em Flávio Moreira da Costa (org.) Os Melhores contos Rio de Janeiro, Ediouro, 2007, p. 355)

A obediência no sofrimento permite pacificar as paixões muito perturbadoras, as paixões que não nos permitem engendrar os momentos de sofrimentos, que deixam o coração febril, alienado enquanto sofre, pois o distância dos seus modos de sofrimento, ou objetifica o sofrimento como uma resposta imediata ao que sente, o sofrimento vira um desejo sem objeto, por isso mesmo não cessa, por isso mesmo é, mas não diz. Ou se quisermos usar a fala da professora Alice Holzhey-Kunz: 
Seu sofimento é, portanto, mais do que um padecer do sofrimento, uma vez que também implica já a reação ao sofrido, a saber, um revoltar-se contra o fato de que esse sofrimento ocorreu com ele. Quem sofre com algo,  ao invés de sofrer esse algo, se recusa a escolher simplismente o sofrido, e ele sofre, então, por tanto tempo quanto durar e rejeição à exigência de escolher o sofrido e for requisitada veladamente uma visão do acontecido. (Alice, 2018, p. 163)

O sofrimento, por ser e estar, permite o homem aprender como uma ligação ao processo do sofrer. “O sofrimento é uma lição perigosa; pois se não se aprende a obediência, ó, então isto é terrível, como quando o remédio mais forte tem efeito errado” (Kierkegaard A. S., 2018, p. 120). A obediência no sofrimento é a prece agônica que arranca do divertimento da contingência para enraizar no único necessário: a revitalização na origem do sofredor que regenera as almas exangues ou agitadas. “Sofre-se com o próprio ser”, isso afasta do sofredor o desejo pelo sofrido mas não o fundamento (a causa existencial) do sofrimento. É precisso aprender com sofrimento. 

[bookmark: _Hlk42857749]O sofrimento é uma escola e a existência é a lição.   
O que podemos então aprender com o sofrimento? Dizer que se aprende com o sofrimento é algo que apavora, mas o atraente desta fala n é “o sofrimento”, e sim o aprendizado. É natural a qualquer ser humano aprender, e muitos gostam da experiencia do aprendizado, assim como muitos aprendem rapidamente com a experiência do aprendizado. Contudo, quando se trata aprender devagar, mas com profundidade, já não há paciência. Quando o que se pretende é aprender com o sofrimento aí já não há tempo, em alguns casos as experiencias singulares e a compreensão teórica parecem ganhar um sentido esvaziado do sentido de sofrer.
 Com efeito, quando o sofrimento não é maior, não é mais sério, não é mais pesado, não é  mais difícil, e o intelecto consegue prontamente compreender sua utilidade: aí não é o sofrimento o ensinamento, neste caso é o ensino que tem sua fadiga, seu sofrimento, o que afinal é algo bem diferente. (Kierkegaard A. S., 2018, p. 116) 
   
O que fazer então, quando a escola do sofrimento se prolonga para o sofredor? Não há outro lugar para sofrer, é existencial. Não habitar a própria existência é impossível, o existir não cessa de acontecer, o sofrer, não cessa no existir. Para os o que já passaram pelos mais variados sofrimentos a experiência do sofrer é proporcional ao amadurecimento do sofredor, nem mais e nem menos, apenas sofrimento.  O sofrimento é então, proporcional à condição humana de aprender com sofrimento, o sofrimento é humano, e, só o humano aprende com sofrimento, e quanto mais se dedica ao aprendizado do sofrimento que sofre, mais tempo pode passar com sofrimento na medida em que aprende com ele. 
Ora se a escola do sofrimento dura por toda vida, então isto prova justamente, na verdade, que esta escola formará para o que há de mais alto, sim, que ela é a única que forma para eternidade, pois nenhuma outra escolaridade dura tão longamente. (Kierkegaard A. S., 2018, pp. 124-125) 
A escola do sofrimento forma para eternidade, a eternidade só é possível quando há obediência, a obediência só é possível quando o sofrimento é aprendido. O que produz impaciência na escola do sofrimento é o tempo que passa e com ele a duração do sofrimento. Neste sentido o que vale mais apena: suportar o tempo ou o sofrimento no tempo? Talvez a melhor resposta seria aprender a “viver o sofrimento a seu tempo”. Na verdade, um homem tem de ter aprendido muito mesmo, e muito fundamentalmente na escola do sofrimento, antes que ele atreva a lidar para sua edificação com um pensamento tão elevado.  (Kierkegaard A. S., 2018, p. 126).
A lição a ser aprender é a indeterminação, a liberdade a angústia do estar em sofrimento, estas lições que são caras à filosofia existencial e que encontra em Kierkegaard um aporte. A indeterminação é o limiar da liberdade e ao mesmo tempo posição psicológica de não-liberdade, existir e sofrer passa a ser uma condição, um ensinamento. Sendo sofrimento uma escola e a existência uma lição é necessária uma direção. Seria então o amor capaz de curar o sofrimento? 
5. O silêncio-oculto-do-amor edificante.
As obras do amor de 1847 ao analisar o amor em sua forma cristã abandona toda perspectiva de uma forma de amor que não seja compreendida  a partir da existência humana, ao mesmo tempo trata-as de um altruísmo, tanto para aquele que é capaz de amar o amor, amar o próximo e amar a si mesmo, mas o amor de si é um ato do qual o eu não se pode escapar. O amor é uma determinação pelo qual há o reconhecimento de que pode-se amar, mas que leva ao excesso do sofrimento do Eu que ama. Pode-se sofrer no interior da capacidade de amar, isso quando o amor não dá condições para o desenvolvimento do Eu subjetivado. Por isso a necessidade de pensar em um homem que está sempre por vir em meio ao sofrimento, e não um eu que poderia ser recuperado pelo amor. O amor que permite o sofrimento é uma forma paradigmática do sofrimento existencial. O sofrimento não é uma desregulação da possibilidade da existência do amor, da capacidade de amar ou ser amado, mas é um modo existencial da capacidade de ser eu.  
Se não fossemos capazes de nos enganar por nossa própria razão e se os fatos revelassem tudo aquilo que eles mesmos apresentam, já poderíamos a muito tempo descrer no amor. E se, assim, de fato ocorrer, já estamos a muito tempo sendo enganados. Podemos ser enganados de muitas maneiras, podemos nos enganar no que não é verdadeiro, assim como podemos nos enganar no que é ilusório ou quando caímos no risco de ser iludidos por ilusão. 
A ilusão do amor enganoso é o que há de pior na existência. Pois por mais que sejamos enganados no amor, mesmo assim nos relacionamos com o amor por engano, pela ilusão nos enganos a crer que o amor está onde acreditamos. Aquele que se engana é excluído de si e do amor. A auto ilusão com amor é representado na vida, e é pela vida que o sofrimento passa, quando isso ocorre é o silêncio oculto-do-amor que o se faz sofrimento.   Mas aquele que engana-se ao amar, engana-se no sofrer, engana-se ao tentar entender do que sofre, torna-se assim, uma vítima do engano do amor e do sofrimento humano. 
Ter que amar é ter que participar do sofrimento na intensidade do amor. Para aquele que enga-se desta forma, resta ocultar o amor, ocultar-se no silêncio consolador e ilusório: 
Como quando uma pessoa se equivoca e chama de amor o que propriamente é amor de se: quando solenemente assegura que não pode viver sem a pessoa amada, mas não quer ouvir falar de que a tarefa e a exigência do amor consiste em renunciar a si mesmo e abandonar o amor sensual de si mesmo. (Kierkegaard S. A., 2007, p. 21)

Aqueles que enganam a si mesmo e se consideram solidários aos que julgam enganados entram sempre em uma contradição. Quando se observa o discurso percebe-se que o mesmo contradiz a ação, que o amor discursivo é ilusório. A verdade do discurso do amor é maior que o poder amar. Novamente o silêncio oculta o amor e o amor é sofrimento, sendo assim, o sofrimento passa a ser o fruto do silêncio-oculto-do-amor. Onde então fica o amor na hora do sofrimento? Seria o amor oculto a cura do sofrimento? A melhor resposta parece encontra-se na intimidade de cada homem, onde o amor a vida e o sofrimento é um mesmo caminho. No entanto, este caminho, que é uma escolha, esquiva-se de forma oculta e quanto mais cada homem se aproxima do sofrimento e do amor-oculto mais distante ele fica do caminho, eis a ilusão. São muitas as situações que levam ao silêncio-do-amor. Assim, o mesmo caminho que leva ao amor leva também ao sofrimento. Vejamos: 
É sempre o sofrimento mais doloroso quando médico é obrigado a cortar e a avançar até as partes mais nobres e mais ocultas do corpo humano; assim também é o sofrimento mais doloroso e também o mais prejudicial quando alguém em vez de se alegrar com o amor em suas manifestações quer alegrar-se em esquadrinhar o amor, quer dizer, perturbá-lo. (Kierkegaard S. A., 2007, p. 23)   

O que aqui buscamos apresentar é que o amor edifica, mas não tira o homem do seu sofrimento.  Amar e sofrer são duas condições, dos modos de existir do homem. E mais amor não significa menos sofrimento. Se o amor não é a cura para o sofrimento, e nem mesmo o silencio-do-amor-culto permite o homem livrar-se do seu próprio sofrimento no silêncio-do-amor, é necessário que se pense em um “ajudante”, que permita o homem a compreender sofrimento, comunica-lo e comunicar-se por meio dele. 

Conclusão.
De que modo a compreensão do sofrimento entendido a partir de Kierkegaard e seus pseudônimos poderiam construir elementos que contribuam na existência humana? Foi este o caminho que tentamos descrever, não apenas com os personagens ou as referências do trágico antigo e o trágico moderno. Se não olharmos os caminhos com compromisso do ver, a profundidade ambígua deste autor ao descrever a paradoxo da escolha de Abraão,  sua inquietação diante da existência que se prolonga ao longo da vida não chegaremos a entender que o sofrimento é um modo de ser peculiar a toda  existência humana, da qual não conseguimos escapar.  
O autor e suas obras são fontes de imersão que resgata a singularidade em meio à multidão, é um resgate da compreensão nos modos da existência edificadas no sofrimento e no amor, na medida e na desmedida em que os estádios estético, ético e religioso possibilita o homem buscar o si mesmo. Para que isso aconteça é preciso decisão, é necessário escolha diante do absurdo que exige do homem uma atitude de assumir o sofrimento mesmo no silêncio-do-amor-edificante. É preciso ouvir de seu Ajudante aquilo que é dito em seu próprio silêncio. 





Bibliografia
ALICE, H.-K. (2018). Deseinasanálise: o olhar filosófico-existencial sobre o sofrimento psiquico e seu tratamento. Rio de Janeiro: Via Verita.
FEIJOO, A. M. (2013). O pensamento de Kierkegaard e a clínica psicológica /. Rio de Janeiro: IFEN.
KIERKEGAARD, A. S. (2006). O conceito de Ironia. Bragança Paulista: Editora universitária São Francisco.
____________, A. S. (2009). A repetição. Lisboa: Relógio D`agua.
____________, A. S. (2018). Discursos Edificantes en diversos espíritos. São Paulo: Liberars.
____________, A. S. (1990). Temor e Tremor. Lisboa: Guimarães Editores.
____________, S. A. (2007). As Obras do amor: Algumas considerações cristâs em forma de discurso . Petrópoles: Vozes.



2

