11

[bookmark: _Hlk41485580]Intervenciones para la construcción de paz y reconciliación en Colombia: una reflexión.
Interventions for the construction of peace and reconciliation in Colombia: a reflection.

Resumen 
Colombia ha vivido diversas manifestaciones de violencia y consecutivos periodos de enfrentamientos que han dejado miles de muertos y heridas en la memoria de los colombianos. Por ello, resulta necesaria una transformación significativa en la conciencia colectiva de la sociedad. Así los conceptos reconciliación y construcción de cultura de paz, toman fuerza en tiempos de postconflicto, siendo ambos el medio para reducir la violencia, exclusión y promover el desarrollo humano. Aquí se presenta un reflexión en torno a las distintas estrategias y programas de intervención propuestos en Colombia para la construcción de una cultura de paz y de reconciliación, dirigida a jóvenes y adultos mayores. Finalmente, se sugiere el trabajo interdisciplinar desde enfoques intergeneracionales como un camino bastante provechoso, claro está, abordado con responsabilidad y una conjugación epistémica, teórica y metodológica apropiada.
Palaras clave: Construcción de paz, Reconciliación, Postconflicto, Colombia, Adulto mayor, Jóvenes. 
Abstract
Colombia has experienced various manifestations of violence and consecutive periods of confrontations that have left thousands of dead and wounded in the memory of Colombians. Therefore, a significant transformation in the collective consciousness of society is necessary. Thus, the concepts of reconciliation and the construction of a culture of peace take hold in post-conflict times, both being the means to reduce violence, exclusion and promote human development. Here we present a reflection on the different strategies and intervention programs proposed in Colombia for the construction of a culture of peace and reconciliation, aimed at young and old adults. Finally, interdisciplinary work from intergenerational approaches is suggested as a quite profitable path, of course, approached with responsibility and an appropriate epistemic, theoretical and methodological conjugation.
Palaras clave: 
Introducción 
Según el informe Detener la violencia en América Latina: una mirada a la prevención desde la cuna hasta la edad adulta (Stop the Violence in Latin America: A Look at Prevention from Cradle to Adulthood) de la Organización Mundial de la salud, es América Latina y del Caribe la región más violenta del mundo, con una cifra de 23,9 homicidios por cada 100,000 habitantes para el año 2012, comparado con cifras de 9,7 (África), 4,4 (América del Norte), 2,7 (Asia) y 2,9 (Europa). Para 2013, de las 50 ciudades catalogadas como las más violentas del mundo, 42 eran latinoamericanas.  
Colombia no está en un buen puesto en el ranking de paz y ausencia de violencia global, pues para el 2019 se situaba en el número 143, de manera que puede considerarse un país peligroso. Sin embargo, ha mejorado su situación respecto al año anterior, ya que en 2018 estaba en el puesto 145. Así mismo, se ubica entre las 10 tasas más altas de homicidios en el mundo (Institute for Economics and Peace, 2019).
Una mirada al contexto de los conflictos sociopolíticos y la violencia en Colombia
Específicamente en el caso de Colombia, el país ha vivido diversas manifestaciones de violencia y consecutivos periodos de enfrentamientos que han dejado miles de muertos y heridas en la memoria de los colombianos.  
Los principales y más conocidos enfrentamientos que se relacionan con violencias sociales, armadas y estales en Colombia datan de 1928, iniciando con la masacre de las bananeras, cuando las Fuerzas Militares colombianas abrieron fuego contra manifestantes en huelga por las pésimas condiciones de trabajo, se estima un saldo de 1.000 los muertos (Caro, 2011; Gilhodés, 1986; Miranda, 2018).  Sin embargo, antes de este suceso el país ya se encontraba en una espiral de violencia, con casi 14.000 muertes para 1947 que iniciaron desde los años 30 (Arias, 1998). 
A su vez, el hecho que tal vez más ha copado el pensamiento de los colombianos y los medios de comunicación a nivel internacional han sido el conflicto armado interno, vivido desde el nacimiento de las tres principales guerrillas a partir del año 1960 y tras las violencias bipartidistas (Centro Nacional de Memoria Histórica [CNMH], 2013).  Pero, el conflicto armado interno incluye también a grupos paramilitares, que surgieron en la década de los ochenta, como reacción civil a las acciones guerrilleras y apoyados por oficiales de las Fuerzas Militares colombianas, estos grupos se reconocieron como Autodefensas Unidas de Colombia – AUC a mediados de los años noventa (Lair, 2000).
Producto del accionar de estos grupos, hasta 30 de abril de 2020 se han registrado 9.005.319 personas víctimas del conflicto armado que hayan sufrido daño por hechos ocurridos a partir del 01 de enero de 1985 a la actualidad. De los cuales 1.204.906 actualmente son menores entre los 0 y 11 años, 3.081.766 aproximadamente son jóvenes y adolescentes entre los 12 y 28 años, 3.467.268 son adultos y 984.990 son adultos mayores de 60 años (Red Nacional de Información [RNI], 2020).  
Se han asignado responsabilidades a los grupos paramilitares por 8.902 asesinatos selectivos, 1.166 masacres con 7.160 muertos, 371 casos de tortura y sevicia, y más de 1.000 niños reclutados. Respecto a las guerrillas, se les hace responsables de 24.482 secuestros, 3.900 asesinatos selectivos, más de 700 víctimas civiles en acciones bélicas, 854 ataques a poblaciones, 77 atentados terroristas, 343 masacres, más de 4.323 ataques a bienes civiles y casi 4.000 niños reclutados. Finalmente, también la fuerza pública se le responsabiliza de 2.399 asesinatos selectivos, 158 masacres con 870 muertos, 182 ataques a bienes civiles, 71 muertos civiles en acciones bélicas, y un número por determinar de casos de detenciones arbitrarias, torturas y desapariciones forzadas (Centro Nacional de Memoria Histórica & Revista semana, 2020). Sin embargo, estas cifras aun resultan inexactas debido las múltiples dificultades relacionadas con el acceso a las rutas de atención, beneficios y oportunidades a las que esta población tiene derecho (Morales & Flórez, 2018).
Con la firma del Acuerdo final para la terminación del conflicto y la construcción de una paz estable y duradera entre el Gobierno nacional y las FARC-EP el 24 de noviembre de 2016, se espera poner fin a aproximadamente 50 años de enfrentamientos armados entre estos dos actores, situación que mereció en el mismo año el segundo premio nobel que obtiene el país, esta vez el otorgado a pioneros y constructores de paz (BBC News, 2016). A pesar de esto, muchos grupos al margen de la ley aún se encuentran activos o las disidencias de los grupos ya disueltos toman fuerza con el paso del tiempo.  
La otra cara de la moneda en Colombia se relaciona con las manifestaciones violentas dentro de la sociedad civil. Según el Instituto Nacional de Medicina Legal y Ciencias Forenses (2019), en Colombia se reportaron 85.752 casos de violencia interpersonal en 2018 y 80.740 en 2019, y en cuanto a violencia intrafamiliar se presentaron 58.874 en 2018 y 55.723 en 2019, los cuales no terminaron en desenlaces fatales. También, en el país para 2019 se registrado 12.825 asesinatos, de los cuales 9.131 fueron perpetrados con arma de fuego, 2.700 con arma blanca y 59 con artefacto explosivo. 
Lo visto hasta aquí ratifica que la superación real del conflicto y la violencia en Colombia va más allá del acuerdo, es necesario una transformación significativa en la conciencia colectiva de la sociedad colombiana (Tiusabá & López, 2019). Más aun en el momento histórico en el que vive Colombia, una etapa de postconflicto armado o post-acuerdo donde las disidencias de las disueltas FARC-EP se rearman, los frentes del ELN continúan con su agenda subversiva, el paramilitarismo avanza en silencio, las cifras de homicidios aumentan y los reportes de violencias no letales disminuyen significativamente lento.
La dinámica de los conflictos y su orientación transformadora
Entonces, resulta indispensable reconocer que el conflicto: se entiende como una forma de relación de poderes que interfiere en todos los niveles de un sistema social; es crisis y también oportunidad; es un hecho natural, estructural y permanente en el ser humano; no se soluciona, si no se transforma e implica una experiencia vital holística (Calderón, 2009; Galtung, 2003). 
Esta dinámica, en ocasiones lleva a agresiones mutuas, que buscan anular, al contrario, trayendo consigo sentimientos de frustración o irritación entre las partes involucradas (Simmel, 2010; Womack, 1988). Allí el conflicto busca una vía de solución y se da la violencia, a la cual, la Organización Mundial de la Salud [OMS] (2019) define como “el uso intencional de la fuerza física, amenazas contra uno mismo, otra persona, un grupo o una comunidad que tiene como consecuencia o es muy probable que tenga como consecuencia un traumatismo, daños psicológicos, problemas de desarrollo o la muerte” (p. 1). 
Desde la perspectiva de Galtung, se entiende a la violencia como la agudización negativa de la crisis o conflicto, la cual obedece a la negación de las necesidades humanas de supervivencia, bienestar, de identidad y de libertad. Esta negación se ejerce a través de tres dimensiones o formas de ejercer violencia, las cuales tienen una estrecha relación entre sí: la primera, refiere a la violencia directa, se relaciona con las expresiones que infringen daño o perjudican a otro u otros (ataques físicos y contra la vida, amenaza, rechazo, detención arbitraria); seguidamente, se encuentra la violencia estructural, que comprende las acciones de sistemas políticos, económicos y jurídicos que violentan en términos de represión, explotación, deterioro, etc. y por último, la violencia cultural, relacionada con el simbolismo cultura y expresado mediante la religión, ideologías socio-políticas, la cultura, la ciencia, etc., que terminan por legitimar, normalizar o  justificar el uso de las dos anteriores (Concha, 2009).
Siendo así, la violencia es un ejercicio de poder, nunca es gratuita o desinteresada y siempre se utiliza para lograr el dominio de otro, es decir, aniquilarlo, negarlo, anularlo y dejarlo en condición de inferioridad. (Fisas, 2004).  “La presencia de violencia deteriora la calidad de vida, genera miedo, fragmenta las comunidades, reduce las capacidades de producir, hace más costosa la vida cotidiana y hace menos posible competir bien, conduciendo al atraso social y económico” Centro de Recursos para el Análisis de Conflictos [CERAC] (2014, p. 11).
En este sentido, Granados (2001) manifiesta que ese ha evidenciado cómo las lecturas que se tengan acerca del conflicto influyen de forma significativa en nuestra respuesta conductual y emocional frente a situaciones conflictivas y en la posibilidad de hallar soluciones viables desde una lectura no violenta, de esta manera pensamientos de “enfrentamiento, confrontación, lucha, pugna” (p.19) perpetúan la escala violenta. 
Entonces, “si la ausencia de guerra podemos denominarla paz negativa, la ausencia de violencia equivaldría a paz positiva, en el sentido de justicia social, armonía, satisfacción de las necesidades básicas (supervivencia, bienestar, identidad y libertad), autonomía, diálogo, solidaridad, integración y equidad” (Fisas, 2006, p. 30).
En el libro La Violencia en Colombia de Campos, Fals-Borda y Luna (2005), se plasman algunas hipótesis y constructos viables acerca de la violencia colombiana, de los que se destacan: la de factores subjetivos de ideología de actores armados; la de las frustración de expectativas, por parte de los campesinos y colonos marginales; la de las crisis total o parcial del Estado; el del agrietamiento estructural, la de las reivindicaciones regionales; la de causas objetivas o estructurales, donde se incluye la pobreza, la explotación y la riqueza monopolizada que lleva a  guerras justas; la de la espiral de la violencia; la existencia de una genética  y de una cultura violenta, aplicable según regiones; la de la ausencia de espacios institucionales  o públicos para la resolución de conflictos; la de la crisis moral y la ruptura generacional y finalmente, las relacionadas a la violencia patológica con mafias, genocidios y sicariatos. 
Desde el punto donde se vean las causas de los conflictos y violencias, estas dinámicas han permeado la cultura hasta el punto de resultar complejo reconocer una línea divisoria entre las violencias armadas y sociales en el país (Borda, 2016). Dado que, la violencia se convierte en un problema de salud mental y política, más aún cuando ocurre en una nación en la que la violencia “se convierte en hábito y en respuesta privilegiada” ante los conflictos (Martín-Baró, 1990, pág. 29), donde la violencia cultural legitima el uso de la violencia directa y la estructural (Albert, 2007).
Por ello, como sociedad resulta indispensable transformar los conflictos en formas más positivas, que instauren en la sociedad colombiana una cultura de no violencia. Esto implica reconocer y desarrollar prácticas culturales que den un alto a la reproducción de la violencia desde los miembros de las comunidades y cooperen en la reparación del tejido social. Puesto que, según los planteamientos de Fisas (1998), estos son fenómenos culturales que se aprenden y se desaprenden. 
Siendo así, los conceptos reconciliación y construcción de cultura de paz, toman fuerza en tiempos de postconflicto, siendo ambos el medio para reducir la violencia, exclusión y promover el desarrollo humano (Escobedo, 2010). Para Infante (2013), el postconflicto es “el período de tiempo en el cual las hostilidades del pasado se han reducido al nivel necesario para que las actividades de reintegración y actividades de rehabilitación se puedan iniciar” (p. 228). 
La reconciliación de la cultura para la práctica de la paz
La reconciliación se entiende como el proceso mediante el cual un grupo o individuo acepta a otro, orientado a partir de un cambio en la evaluación que hace de este, dejando de lado bilateralmente las situaciones que pudieron ocurrir en el pasado y se da pie para la apertura de una nueva relación (Staub, 2005). En este sentido, Lederach (2007), destaca que la reconciliación “representa un espacio, un lugar o punto de encuentro donde se reúnen las partes de un conflicto” (p. 65) y a su vez una manifestación de necesidad fundamental posterior a un conflicto social violento, y un proceso de reconstruir relaciones entre la comunidad el cual es largo, y posee profunda significancia y complejidad; valiéndose de componentes constructivos esenciales como: la justicia, la verdad, la sanación y la reparación.
Para Martínez y Neira (2010) “es un proceso que va más allá del perdón. Se logra cuando las personas que han estado en conflicto llegan a una relación positiva. Por eso, la reconciliación no es sólo un episodio, sino que también se transforma en un valor y un estilo de vida que pasa de una generación a la siguiente” (p. 21).
Desde las ciencias sociales críticas,  la reconciliación busca cambiar concepciones que permitan reconocer la multiplicidad de pensamientos, la importancia del respeto a la diferencia y la tolerancia como valor común que una y permita superar “diferencias, agravios, injusticias, agresiones y delitos, entre otros, que llevaron a dos o más personas, a dos o más grupos, a distanciarse de modo radical, hasta el extremo de considerarse enemigos mortales” (Bolívar, 2018, p. 42), de manera que “puedan con el tiempo llegar a negociar las condiciones y compromisos que implica una realidad política compartida” (Bloomfield, 2006, p.12).
Entonces, se entiende que, en el proceso de reconciliación entre agresor y agredido, debe existir un compromiso de no repetición de la ofensa, de manera que se dé un clima de tranquilidad para las partes y se reafirme el compromiso asumido (Palanski, 2012). Sin embargo, no puede haber reconciliación ni en el nivel individual ni en el colectivo, sin el reconocimiento y autocrítica de la propia responsabilidad por parte de todos los involucrados (Rettberg, 2014).
Adelantar procesos de perdón y de reconciliación resulta fundamental para dar paso a la formación en una cultura de paz o para la paz, cobrando mayor significancia cuando un objetivo esencial es la transformación de las sociedades en conflicto.
En consecuencia, la construcción de cultura de paz se ha relacionado generalmente con la convivencia de las intra-comunidades, sin embargo, poco se conoce como instrumento en la gestión de los conflictos. Para comprenderla, se puede iniciar por  la paz, esta palabra pose múltiples significados, dentro de los que se destacan: “situación en la que no existe lucha armada en un país o entre países.”; “Relación de armonía entre las personas, sin enfrentamientos ni conflictos”; “Acuerdo alcanzado entre las naciones por el que se pone fin a una guerra” y  “Estado de quien no está perturbado por ningún conflicto o inquietud”, en este sentido se le atribuyen características de pacificación y ausencia de lucha, ausencia de conflictos, ausencia de guerra o malestar (Real Académica Española [RAE], 2014). 
Estas atribuciones, si bien son acertadas en algunos contextos, pueden terminar siendo inexactas a la hora de adentrarnos en las profundidades del proceso de transformación de los conflictos.  En resultado, la paz debe ser vista como algo más que la simple ausencia de guerra y malestar, aunque tenga mucho de ello, tiene que ver con evitación, reducción y superación de las violencias (directas, estructurales y culturales); con la habilidad de transformar los conflictos y de encontrar en las situaciones de conflicto oportunidades de encuentro, intercambio y comunicación (Fisas, 2011).
Se relaciona con la transformación de la cultura de la violencia desde un punto de vista cultural; y con la educación, es decir, educar en los conflictos desde un perspectiva que permita analizarlos a profundidad y aprender de ellos de forma positiva, creativa y no violenta; sin dejar de reconocer su existencia (Galtung, 2003), a partir de un “proceso dinámico, continuo y permanente, fundamentado en los conceptos de paz positiva y en el de conflicto” (Jares, 1991, p. 121).
Entonces, es el ejercicio de educar para “el inconformismo y el desarme, en responsabilizarnos, en movilizarnos, en transformar los conflictos, en llevar a cabo el desarme cultural, en promover una ética global y en buscar un consenso fundamental sobre convicciones humanas integradoras, entre otras cosas” (Fisas, 2011, p. 3). 
La necesidad de construir una cultura de paz busca dar un vuelco a todas las conductas de la sociedad que exaltan, enaltecen o normalizan el uso de la violencia, el desprecio por el otro y el desinterés por los demás, siendo movilizador de la propia transformación y la de su entorno (Fisas, 1998). Ubica al protagonista y constructor de paz en el entorno de la cotidianidad, aportes a la resolución de conflictos a pequeña escala, pero de forma sustancial, es decir, paz en continuo movimiento, con soluciones y aportes contractivos que ubiquen a cada miembro de la sociedad como principal protagonista (Casas, Salamanca & Otoya, 2009; Rodríguez Rojo, 1995; Lapponi, 2013). 
Del proceso de educación para la cultura de la paz, Jares (1991) propone cuatro presupuestos pedagógicos: (1) educar para la paz no debe fundamentarse simplemente  en educar en la eliminación de la agresividad; (2) es necesaria educar desde edades tempranas en torno a la tolerancia de la diversidad; (3) potenciar la autoafirmación y la autoestima, en el proceso de  construcción de confianza en sí mismo y en el grupo; y (4) explorar y estimular creativamente vías no violentas para la resolución de los conflictos.
Entonces, la reconciliación fomenta la cultura de paz, pues permite “aceptar el pasado, no olvidándolo, pero restituyendo el presente que generó tal pasado. Sin la reconciliación no hay perdón, y con rencor y resentimiento, se fomenta la cultura de la violencia a través de los sentimientos de venganza y odio” (Gualy, 2014, p. 8). De esta manera, la educación para la paz se convierte en instrumento de cambio y transformación, y a su vez permite contribuir de manera específica con el momento que vive Colombia (Hernández, 2016). Podría decirse entonces que, de acuerdo con esto, las motivaciones pueden orientarse a reconciliar la sociedad con un cultura maltratada, dando entrada a procesos transformativos, que construyan culturas pacíficas y que entiendan la paz como un ideal menos utópico y romantizado. 
Los jóvenes y adultos mayores como actores esenciales en la construcción de paz: el trabajo intergeneracional como recurso dinamizador 
Se reconoce que el caso de Colombia representa un impacto transgeneracional del conflicto armado, esto teniendo en cuenta que éste ha sucedido por un amplio periodo de tiempo; quienes hoy día son adultos mayores, debieron crecer en un entorno con diferentes manifestaciones de violencia política y social (Bayo-Borràs, 2010). Por esta razón, las nuevas generaciones se apropian de conductas y pautas de comportamiento del pasado, “como la sumisión ante actos abusivos y la violencia como respuesta natural ante los conflictos” (Moreno, Herrera & Cediel, 2016, p. 92). Esto último resulta importante, puesto que se ha observado como la violencia puede transmitirse intergeneracionalmente, lo que agudiza la reproducción de su ciclo (Salas, 2005),
Para hablar de ello, es necesario destacar inicialmente el aporte social de cada una de estas poblaciones a la construcción de tejido social y de comunidad. Por un lado, los jóvenes son actores sociales que cobran importancia y deben participar activamente del debate, la reflexión y apropiación de acciones específicas para los contextos en los cuales se desenvuelven sea la escuela, la familia o demás entornos (Cifuentes et al., 2017). Sabiendo que estos poseen gran capacidad creativa, innovadora y transformadora, y además serán quienes tomen las riendas sociales y políticas del país. 
En este sentido, Tuvilla (2004) afirma que el medio para dar salida a los problemas de violencias, pobreza y desigualdad en una sociedad depende de la “formación de los jóvenes en los conocimientos, capacidades y actitudes necesarias para instaurar una solidaridad internacional, favoreciendo el pluralismo, la tolerancia, la igualdad entre sexos y el interés por el otro” (p. 405).
Ahora, más allá de los estereotipos negativos preconcebidos por generaciones en torno a la vejez, el adulto mayor “ha tenido la experiencia propia de la vida, curtido en diversas batallas libradas en condiciones extremas, rudo ante las desavenencias, sensible y sabio” (Pérez, 2015, p. 79). Y son estas, aunque dentro de muchas otras, características importantes a la ahora de reestablecer el tejido social de la comunidad, de transformar y gestionar los conflictos. 
Ese adulto mayor comúnmente excluido por su comunidad, grupo social o familiar, resulta ser una pieza clave en la construcción de escenarios de paz, puesto que no solo posee la experiencia de los años, sino que también es quien aporta desde sus saberes, necesidades y potencialidades acumuladas a lo largo de su vida, al desarrollo de las nuevas generaciones (Ramos, Andrade & Luna, 2016). 
Según los planteamientos de Bengtson (1985), el adulto mayor, puede cumplir con roles de: estabilizador, siendo una presencia firme, constante y que brinda seguridad en la crisis; guardián de la familia, sobre todo en momentos de transición; árbitro y mediador, aliviando las tensiones intergeneracionales o historiador, ayudando a relacionar su pasado con su presente y a entender la evolución. 
En este sentido, el encuentro entre generaciones resulta importante puesto que los espacios de dialogo intergeneracional propician “la interdependencia, la solidaridad y la reciprocidad” (Sánchez et al., 2007, p. 124), más allá del solo hecho de acercarlas en la convivencia, hablamos pues, de aunar fuerzas en el logro de objetivo. Entonces, estas generaciones “se encuentran, se educan y aprenden conjuntamente cuando se abren espacios artísticos culturales, cuando se generan momentos para la recreación, el deporte, la festividad, la celebración, el cuidado y en la actividad de solidaridad social” (Posada, Briceño & Munar, 2017). 
Para el caso colombiano, es primordial dar soluciones viables a la violencia estructural y cultural que se ha legitimado e instaurado en la cultura y las relaciones como respuesta cotidiana. Se necesitan estrategias, tanto para enfrentar las consecuencias directas de la guerra, como para mitigar el uso de la violencia en la cotidianidad, diversificar las formas de sobrellevar a la diferencia, disminuir la competitividad poco sana entre los pares, mitigar la violencia intrafamiliar, entre muchas más. 
Metodología
En concordancia con lo expuesto anteriormente, el objetivo de la reflexión que aquí se presenta es analizar las distintas estrategias y programas de intervención propuestos en Colombia para la construcción de una cultura de paz y de reconciliación, dirigida a jóvenes y adultos mayores.
Para la búsqueda de artículos se utilizaron las bases de datos: Science Direct®, Scopus®, Academic Search Complete®, Red de Revistas Científicas de América Latina y el Caribe ®, Red de Repositorios Latinoamericanos®, Google Scholar® y Dialnet®, a través de la opción de búsqueda avanzada teniendo en cuenta título, resumen o palabras clave, o únicamente título, para aquellas en las que las demás opciones no se encontraban disponibles. La búsqueda tuvo en cuenta artículos publicados entre 2009 y 2019.
La exploración en las bases de datos se llevó a cabo a través de PICO, para lo cual se utilizaron los términos de vocabulario controlado en idioma español e inglés. En español, "jóvenes", “adultos mayores”, "intervención", “estrategia”, "cultura de paz", "reconciliación"; para el caso del idioma ingles se buscaron registro con las palabras “young”, “elder”, “intervention”, “strategy”, “peace”, “culture”, “reconciliation”, teniendo en cuenta los operadores booleanos AND y OR. Para ambos casos se identificó necesaria la inclusión del término “Colombia”, de manera que se hallara información de publicaciones desarrollas en contexto colombiano. Como ejemplo, el código utilizado para la estrategia de búsqueda en idioma ingles en Scopus® se diseñó así: young OR elder AND peace AND culture OR reconciliation AND Colombia AND (LIMIT-TO (AFFILCOUNTRY, “Colombia")).
Tras la búsqueda, los documentos resultantes fueron importados a una biblioteca del gestor de referencias bibliográficas Zotero® versión 5.0.16., con el fin de identificar artículos duplicados, obtener dirección URL, contrastar el identificador de objeto (DOI) y obtener las referencias bibliográficas de las fuentes. Para llevar a cabo el proceso de aplicación de criterios de inclusión se seleccionaron los artículos que cumplieran con los siguientes requisitos: a) el estudio debía haberse realizado en Colombia; b) el estudio reporta hallazgos de estrategias o intervenciones, sin distinción del diseño metodológico utilizado; c) el documento tiene en cuenta como población participante u objetivo de intervención  a jóvenes (para efectos de la busqueda se entiende por joven a  personas entre los 14 y 28 años de edad, según lo dispuesto por la ley 1885 de 2018 en Colombia) y/o adultos mayores (más de 60 años), y d) el documento se publicó idioma español.
Los documentos seleccionados fueron analizados a través de una hoja de cálculo diseñada en la aplicación ofimática Microsoft Excel® 2010, que tuvo en cuenta las siguientes características: a)nivel de educación superior relacionado al documento; b)área académica; c)año de publicación; 4)autor/autores;  d)título del artículo o documento; e)tipo de estudio; f)diseño metodológico; g) población; h)tipo de intervención; i) variables intervenidas; j) técnicas de intervención; k) resultados y l) observaciones sobre los hallazgos.
El panorama de las intervenciones para la construcción de paz y reconciliación en Colombia.
En este sentido, se han recopilado algunos proyectos de intervención que pretenden aportar al favorecimiento de la reconciliación y construcción de paz en Colombia. 
En relación con la población tenida en cuenta en la ejecución de los estudios se encuentra que estos se han diseñado principalmente dirigido a jóvenes (Cárdenas, 2012; Bernal, 2017; Herrera y Ronderos, 2017; López-Jiménez, Castro-Javela y Ramírez-Pérez; 2019; Loaiza, 2016; Rodríguez, 2013; Zambrano y Rincón; 2017). Esta es tal vez una de las poblaciones hacia las que más se ha orientado el trabajo en torno a temas de convivencia, paz, superación de conflictos entre otros (Obregón, y Silva, 2011), debido a la necesidad latente y muy bien fundamentada de formar a los más chicos para el futuro que los espera. 
Otros, trabajan vinculando a padres de familia, docentes, directivos de instituciones, trabajadores de los IE y IES, y algunos actores comunitarios (Bocanegra, González  y Olaya, 2016; Bolaños y Pirela, 2017; Castro, 2016; Fernández, 2010; Moreno, Moreno-Sánchez y Reyes, 2017; Salazar, Montejo y Molano, 2018), entendiendo como usuarios principales a niños, niñas y/o jóvenes, ante esto, los demás actores de la intervención apoyan el proceso y reciben un beneficio, que aunque es significativo resulta secundario.  Teniendo en cuenta esto, a pesar de trabajar con poblaciones en diferentes etapas del ciclo vital, su enfoque no alcanza a ser intergeneracional. Lo que refuerza la necesidad de diseñar propuestas que trabajen con distintos grupos poblacionales y en igual de beneficios. Puesto que se reconoce que las prácticas intergeneracionales contribuyen a la cohesión social y el equilibrio de las desigualdades; promoviendo mayor comprensión y aumentando el capital social de la comunidad (Socias, Vives, Barrio, Ballester, y López ,2017). Además, vista como metodología, facilita el trabajo colaborativo en red y el fortalecimiento de los apoyos sociales (Orte y Vives, 2016).
Se pudo encontrar que no se han reportado publicaciones que refieran estrategias o intervenciones orientadas directamente a población adulta mayor, donde sean estos los usuarios principales o se reconozca su papel retroalimentativo en la comunidad. Es razonable pensar que nos enfrentamos a arraigados estereotipos hacia esta etapa del ciclo de vital, tales como: perdida, fragilidad, incapacidad, introversión o rigidez, marcados por aspectos culturales y sociales (Carbajo, 2009; Cerquera, Meléndez y Villabona, 2012). 
Como ya se dijo, la educación para la paz, entre otras cosas se relaciona con una paz en el entorno cotidiano, de soluciones y aportaciones constructivas, de protagonismo de los participantes. En este sentido, la familia, la escuela y la comunidad constituyen el primer entorno de protección y prevención (Del Pozo, Martínez, Manzanares, & Zolá, 2017).
En este sentido, la mayoría de las propuestas se han diseñado en y para contextos educativos, de instituciones de educación básica y superior. Entonces, sabiendo que los entornos educativos, son usualmente llamados al abordaje de temas relacionados a la formación de una sociedad responsable, solidaria, tolerante y respetuosa como valores básicos que conforman la idea de la cultura de paz (Soriano, 2009); se necesita del trabajo conjunto y ampliar sus relaciones dentro de las comunidades si se pretende lograr mejoras significativas (Fernández-Herrería, & López-López, 2014). 
Los contextos menos trabajados son el comunitario y familiar. Para el caso del primero, las propuestas de Bocanegra, González y Olaya (2016) y Castro (2016), resaltan la importancia del impacto comunitario a la hora de educar para la paz y la reconciliación. Aunque cada uno orienta su trabajo desde áreas del conocimiento diferentes, conciben muy bien la necesidad de llevar estos temas a la comunidad, acercándolos a espacios de dialogo, discusión y prevención del uso sistematizado de la violencia.
En cuanto al entorno familiar, este resulta ser el menos trabajado, a pesar de reconocerse su papel dentro del desarrollo social del individuo (Funes, 2013; Del Pozo, Martínez, Manzanares, & Zolá, 2017; Soriano, 2009). Se ve con buenos ojos que en algunas propuestas se tengan en cuenta a los cuidadores y padres familia como participantes, sin embargo, estos cumplen un rol meramente satélite en el proceso y se les resta protagonismo como ya se dijo.  
Finalmente, se destaca que los distintos proyectos aquí expuestos han tenido en cuenta como enfoque de intervención la mediación pedagógica (Castro, 2016; Moreno, Moreno-Sánchez y Reyes, 2017; Zambrano y Rincón, 2017; Herrera y Ronderos, 2017), el psicosocial de intervención sistémica en mediación de paz (Salazar, Montejo y Molano, 2018), apropiación de las TIC´s (Bocanegra, González y Olaya, 2016), intervención social-comunitaria del deporte para el desarrollo y la paz (Cárdenas, 2012), el modelo pedagógico de escuelas de cuidado y reconciliación, el modelo musical psicosocial (Rodríguez, 2013) o el enfoque pedagógico de indagación sistémica EPIS (López-Jiménez, Castro-Javela y Ramírez-Pérez, 2019).  Utilizando técnicas lúdico-artísticas como la historieta, la fábula, clubes de lectura, cuentos, micro-obras, títeres, música; que eventualmente se acompañan de recursos pedagógicos como debates, exposiciones, video conferencias y talleres. Los componentes, lúdicos y artísticos son los más usados.  
Impactos y proyecciones de las intervenciones en construcción de paz y reconciliación. 
Las intervenciones propuestas han enriquecido el desarrollo teórico-científico de cada una de las disciplinas desde donde se trabajan, dentro de las que se destaca a la educación o pedagogía, como el abanderado de esta causa. Sin embargo, el reto aún es grande y requiere de una atención por cada vez más responsable, dando cuenta de forma detallada de los procedimientos y resultados, de manera que las propuesta presentadas en el país sean nutridas y cada vez más eficaces. 
Desde este punto de vista, Molina (2017) destaca la necesidad construir modelos conceptuales que de forma específica den cuenta de los acontecimientos muy propios del repertorios histórico del país, inclinándose a una investigación interpretativa y productiva, con acompañamiento permanente entre teoría, práctica y modelos teóricos propios de la disciplina que aborde la intervención. Esto afirmando que aún no es posible conocer con precisión el impacto sobre el bienestar de quienes han sido atendidos. 
Ahora bien, la medición de los impactos de las intervenciones antes expuestas no son lo suficientemente concluyentes para afirmar que resultan efectivas y replicables. En este sentido, corresponde a todas las áreas del conocimientos emplear formas de trabajo contextualmente acordes y metodológicamente acertadas para el trabajo en el tema, puesto que tener conocimiento de la información de la que dispone la población constituye la base para el desarrollo de programas de intervención y pedagogía para la paz 
Sabiendo esto, emprender la construcción de paces en Colombia en un camino largo y escabroso, dado que resulta improbable desear el fin de la confrontación armada e incluso pretender evitar que la violencia vivida permee otros espacios, si es preciso pensar que la terminación de los enfrentamientos armados tenga comprensiones pertinentes y acciones innovadoras que influyan positivamente en las culturas de violencia que vive el país,  evitar que el conflicto se gestiones a través de la violencia. En este sentido, como lo manifiesta Molina (2017), las disciplinas que enfrenten este desafío necesitan fortalecer las investigaciones e intervenciones que promuevan formas proactivas en la transformación de conflictos y, también, cuestionar sus hallazgos en relación con el conflicto, ubicándolos cerca a la realidad social del país en cualquiera de sus expresiones.  
Es de suma importancia que los distintos sectores sociales, la academia y la política, aúnen fuerzas en la formulación de proyectos destinados a reflexionar, planear y ejecutar acciones tendientes a mejorar la convivencia entre los miembros de las comunidades, que tengan en cuenta las voces de quienes hacen parte de ella, permitiendo así que se empoderen de dichas estrategias y que logren impactar en la transformación social de sus contextos (Cifuentes et al., 2017). Por tanto, es necesario consolidar o fundamentar estos conceptos en jóvenes y adultos mayores para que se conviertan en gestores de conflicto, transformadores de territorios y replicadores de paz, de manera que aporten en la construcción de espacios para la convivencia pacífica entre las comunidades.
Conclusiones
Las intervenciones mencionadas en el desarrollo de este articulo son aportes fructíferos de la academia dentro de las diversas expresiones, escenarios, movimientos, colectivos y comunidades en donde la construcción de paz y la reconciliación se ha convertido en uno de los esfuerzos más importantes debido al momento histórico que vive Colombia.
Conviene tener en cuenta a las diferentes etapas de ciclo vital en el desarrollo de la intervención, especialmente a la población de adultos mayores, que resulta ser una de las poblaciones que conservan la crudeza de la violencia armada vivida en el pasado. En este sentido, el trabajo intergeneracional toma fuerza, pues, así como la violencia puede trasmitirse entre generaciones, las formas para gestionar conflictos desde la no violencia también se pueden aprender y transmitir. Para atender a ello, el trabajo interdisciplinar se muestra como un camino bastante provechoso, claro está, abordado con responsabilidad y una conjugación epistémica, teórica y metodológica apropiada. 


Referencias
Albert, M. (2007). El conflicto en Colombia: ¿es posible la paz? Working Papers, (8). Extraído de http://hdl.handle.net/10045/2740
Arias, R. (1998). Los sucesos del 9 de abril de 1948 como legitimadores de la violencia oficial. Historia crítica, (17), 39-46.
Bayo-Borràs, R. (2010). Memoria histórica: duelo, recuerdo y transmisión transgeneracional. Revista Intercanvis, 245, 29-38. 
BBC News (2016, octubre 7). El presidente de Colombia Juan Manuel Santos gana el premio Nobel de la Paz 2016. The BBC news. Extraído de https://www.bbc.com/mundo/noticias-internacional-37584044
Bengtson, V. (1985). Symbolism and diversity in the grandparenthood role.  En V. L. Bengtson y J. E. Robertson (eds.). Grandparenthood. Beverly Hills, California: SAGE, 11-24.
Bernal, J. (2017). El teatro de títeres como una posibilidad dentro de la educación para una cultura de paz. (Trabajo de grado, Maestría en Educación, Pontificia Universidad Javeriana, Colombia). Extraído de https://repository.javeriana.edu.co/handle/10554/38097
Bloomfield, D. (2006). On good Terms: clarifying reconciliation. Extraído de http://edoc.vifapol.de/opus/volltexte/2011/2521/pdf/br14e.pdf
Bocanegra, J., González, R., & Olaya, L. (2016). Una estrategia para la apropiación de las TIC en la reconciliación de las víctimas del conflicto armado colombiano. Extraído de https://revistas.itm.edu.co/index.php/trilogia/article/view/416/422
Bolívar, C. (2018). El compromiso de los educadores frente a la reconciliación nacional. La escuela alternativa en Colombia un proyecto en construcción, 39-49.
Borda, O. F. (2016). La violencia en Colombia. Entornos, 29(2), 27-32.
Campos, G., Fals-Borda, O., y Luna, E. (2005). La violencia en Colombia (Vol. 2). España: Taurus.
Carbajo, M. (2009). Mitos y estereotipos sobre la vejez. Propuesta de una concepción realista y tolerante. Ensayos, Revista de la Facultad de Educación de Albacete, 24. Extraído de http://www.uclm.es/ab/educacion/ensayos
Caro, J. E. E. (2011). La masacre obrera de 1928 en la zona bananera del Magdalena-Colombia. Una historia inconclusa. Andes, 22.
Centro de Recursos para el Análisis de Conflictos [CERAC]. (2014). Violencia Juvenil en Contextos Urbanos. Extraído de http://www.cerac.org.co/es/publicaciones/libros/violencia-juvenil-en-contextosurbanos/
Centro Nacional de Memoria Histórica y Revista semana (2020). La escala de la violencia y sus responsabilidades. Revista semana. Extraído de https://especiales.semana.com/especiales/escala-violencia-colombia/index.html
Cerquera, A. M., Meléndez, C., & Villabona, C. B. (2012). Identificación de los estereotipos sobre envejecimiento femenino, presentes en un grupo de mujeres jóvenes. Pensamiento Psicológico, 10(1), 77-88.
Chioda, L. (2016). Fin a la violencia en América Latina: una mirada a la prevención desde la infancia a la edad adulta, Sinopsis. Washington, Estados Unidos de América: Banco Mundial. 
Cifuentes, J., Rico, S., Casallas, A., Rodríguez, M., Cortés, L., y García, Y. (2017). Jóvenes como sujetos sociales en construcción de paz desde contextos escolares. Revista de la Universidad de La Salle, (74), 271-289.
Concha, P. C. (2009). Teoría de conflictos de Johan Galtung. Revista de paz y conflictos, (2), 60-81.
Del Pozo, F., Martínez, J., Manzanares, M., & Zolá, A. (2017). Pedagogía Social y pedagogía escolar para la paz en las instituciones educativas y comunidades vulnerables de la región Caribe Colombiana. Revista de Paz y Conflictos, 10(2),15-39. [fecha de Consulta 13 de febrero de 2020]. ISSN: Disponible en: https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=2050/205054523002
Díaz, A., y Moreno, Y. (2017). Metodología padres DEAL: Una herramienta de acompañamiento psicosocial y de reconstrucción individual, comunitaria y social. (Trabajo monográfico, Trabajo social, Universidad del Valle, Colombia).
Escobedo, J. (2010). Perdón y reconciliación medio para reducir la violencia, exclusión y promover el desarrollo humano. (Tesis de maestría). México: Universidad Iberoamericana. Extraída de http://www.bib.uia.mx/tesis/pdf/015297/015297.pdf
Fernández, M. (2010). Fernández, M. 	Informe completo de evaluación de resultados del proyecto: “escuelas de cuidado y reconciliación. Desarmando el conflicto, armando la paz. (Fundación para la Reconciliación). Extraído de https://www.researchgate.net/profile/Miryam_Cristina_Fernandez_Cediel/publication/309312833_Informe_completo_de_evaluacion_de_resultados_del_proyecto_ESCUELAS_DE_CUIDADO_Y_RECONCILIACION_Desarmando_el_conflicto_Armando_la_paz/links/5809112808ae040813483c19/Informe-completo-de-evaluacion-de-resultados-del-proyecto-ESCUELAS-DE-CUIDADO-Y-RECONCILIACION-Desarmando-el-conflicto-Armando-la-paz.pdf
Fernández-Herrería, A., & López-López, M. D. C. (2014). Educar para la paz: Necesidad de un cambio epistemológico. Convergencia, 21(64), 117-142.
Fisas, V. (1998). Una cultura de paz. En Cultura de paz y gestión de conflictos. Barcelona, España: Icaria/NESCO. 
Fisas, V. (2006). Cultura de paz y gestión de conflictos. Barcelona, España: UNESCO. 
Fisas, V. (2011). Educar para una cultura de paz. Quaderns de construcció de pau, 20, 7-24.
Funes, S. (2013). Resolución de conflictos en la escuela: una herramienta para la cultura de paz y la convivencia. Contextos Educativos. Revista de Educación, (3), 91-106.
Galtung, J. (2003). Paz por medios pacíficos: paz y conflicto, desarrollo y civilización. Bilbao, España: Bakeaz.
Gilhodés, P. (1986). El 9 de abril y su contexto internacional. Anuario Colombiano de Historia Social y de la Cultura, (13-14), 239-260.
Granados, M. (2001). Conflicto: ¿Problema o Invitación? Pontificia Universidad Javeriana, Colombia: Centro Editorial Javeriano Ceja.
Gualy, L. (2014). Construcción de cultura de paz en América Latina desde la educación superior. Revista de la Universidad de La Salle, (65), 51-84.
Hernández, E. (2016). Negociaciones de paz en Colombia: una mirada en perspectiva de construcción de paz. Papel Político, 21(1), 35-56. doi: http:// dx.doi.org/10.11144/Javeriana.papo21-1.npcm
Herrera, W., y Ronderos, A.	 (2017).  La fábula como mediación pedagógica para la construcción de cultura de paz y perdón en el postconflicto en básica primaria del Colegio Nuevo Chile I.E.D. (Trabajo de grado, Maestría en Docencia, Universidad de la Salle, Colombia). Extraído de https://ciencia.lasalle.edu.co/cgi/viewcontent.cgi?article=1384&context=maest_docencia
Higgins JPT, Green S (editors). (2011). Cochrane Handbook for Systematic Reviews of Interventions Version 5.1.0. The Cochrane Collaboration. Extraido de https://www.cochrane-handbook.org
Infante, A. (2013). El papel de la educación en situaciones de posconflicto: estrategias y recomendaciones. Revista Hallazgos 11, (21), 223-245. Extraído de http://www.scielo.org.co/pdf/hall/v11n21/v11n21n14.pdf
Institute for Economics and Peace (2019). Measuring Peace in a Complex World. Extraído de http://visionofhumanity.org/reports.
Instituto Nacional de Medicina Legal y Ciencias Forenses. (2019). Boletín estadístico mensual, septiembre de 2019. Extraído de http://www.medicinalegal.gov.co/documents/20143/349426/septiembre-2019.pdf/cdad5132-f411-5b67-a6b6-1d97a07972b1
Jares, X. (1991). Educación para la paz: su teoría y su práctica. Madrid, España: Editorial Popular.
Lair, E. (2000). Colombia: una guerra contra los civiles. Colombia internacional, (49-50), 135-147. Extraído de https://revistas.uniandes.edu.co/doi/pdf/10.7440/colombiaint49-50.2000.07
Lapponi, S. F. (2013). Resolución de conflictos en la escuela: una herramienta para la cultura de paz y la convivencia. Contextos Educativos. Revista de Educación, (3), 91-106.
Lederach, J. (2007). Construyendo la Paz. Reconciliación Sostenible en Sociedades Divididas. Bilbao, España: Gernika Gogoratuz.
López-Jiménez, N.E., Castro-Javela, C.P. y Ramírez-Pérez, L.F. (2019). El maestro para la paz, la equidad y la reconciliación, ¿un proceso posible? Revista Latinoamericana de Estudios Educativos, 15 (1), 176-192.
Martínez, J. E., y Neira, J. O. (2010). Cátedra Lasallista Miradas sobre la reconciliación: reflexiones y experiencias. ¿Extraído de http://www.lasalle.edu.co/wps/wcm/connect/8263fd4b-f843-4588-aaf6- cfdee13a18a1/catedra-2009.pdf?MOD=AJPERES
Matthew S. Kaplan, Antonio Martínez, Sally Newman, Sacramento Pinazo, Juan Sáez, Aaron P. C.
Miranda (2018, abril 9). Qué fue el "Bogotazo" que estremeció Colombia hace 70 años y por qué cambió la historia de ese país. The BBC news. Extraído de https://www.bbc.com/mundo/noticias-america-latina-43638554
Moher, D., Liberati, A., Tetzlaff, J., & Altman, D. G. (2009). Preferred reporting items for systematic reviews and meta-analyses: the PRISMA statement. Annals of internal medicine, 151(4), 264-269.
Molina, N. (2017). Retos de la psicología en la construcción de paz en Colombia: ¿fatalismo o ingenuidad? Pensamiento psicológico, 15(1).
Morales, J., & Flórez, A. (2018). Avances y dificultades del proceso de reparación integral a las víctimas del conflicto armado: una mirada al caso de Antioquia. Estudios de derecho, 75(165), 247-259.
Moreno, K. G., Herrera, L. Y. V., & Cediel, M. C. F. (2016). Emociones en niños, niñas y adolescentes desde la experiencia del desplazamiento y la vinculación a los grupos armados en Colombia. Panorama. Volumen X. Número, 19.
Obregón, J., & Silva, W. (2011). Una revisión de la producción académica sobre la violencia política en Colombia para indagar sobre el lugar de los jóvenes y las jóvenes. RLCSNJ, 6(2).
Organización Mundial de la Salud. (2019). Temas de salud: violencia. Extraído de https://www.who.int/topics/violence/es/
Orte, C., & Vives, M. (Eds.) (2016) Compartir la infancia. Proyectos intergeneracionales en las escuelas. Madrid: Octaedro
Palanski, M. (2012). Forgiveness and reconciliation in the workplace: A multi-level perspective and research agenda. Journal of Business Ethics, 109(3), 275–287.
Pérez, R. G. (2015). La atención del adulto mayor, elemento clave del índice de desarrollo social. Horizonte sanitario, 14(3), 79.
Posada, J., Briceño, P., y Munar, Y. (2017). Análisis de experiencias y dispositivos en construcción de paz desde una perspectiva intergeneracional-intercultural. Revista Latinoamericana de Ciencias Sociales, Niñez y Juventud, 15(1), 505-517
Ramos, E., Andrade, L., y Luna, J. (2016). Calidad de vida en adultos mayores: reflexiones sobre el contexto colombiano desde el modelo de Schalock y Verdugo. Comunidad y Salud, 14(2), 33-41.
Real Academia Española, RAE. (2014). Diccionario de la lengua española (versión online). Extraído de https://dle.rae.es/paz
Rettberg.A. (2014). “Encuentro con los otros: perspectivas para la reconciliación en Colombia”, en Ana María Ibañez y Daniel Mejía (compiladores). Costos económicos y sociales del conflicto en Colombia: ¿Cómo construir un posconflicto sostenible?, Bogotá: Ediciones Uniandes
Salas, L. (2005). Transmisión intergeneracional de la violencia intrafamiliar: evidencia para las familias colombianas. Revista desarrollo y sociedad, (56), 285-337.
Salazar, A., Montejo, F., y Molano, L. (2018). Perdón y reconciliación: experiencia pedagógica desde el bienestar universitario para la cultura de paz. En Y. M. Soto, Y. Aceves & M. M. Barak (Comp.). Desarrollo del Potencial Humano en el Ámbito Universitario (pp. 89 – 113). Baja California, México: Editorial Artificios. 
Sánchez, M., Butts, D., Hatto-Yeo, A., Henkin, N., Jarrot, S., Kaplan, M., Martínez, A., Newman, S., Pinazo, S., Sáez, J., y Weintraub, A. (2007). Programas intergeneracionales: Hacia una sociedad para todas las edades. Barcelona: España. Fundacion “La Caixa”. 
Simmel, G. (2010). El conflicto: sociología del antagonismo. Madrid, España: Ediciones Sequitur.
Socias, C., Vives, M., Barrio, P., Ballester, L., & López, C. (2017). Relaciones intergeneracionales en la escuela: el proyecto “Compartir la infancia”. Congreso internacional de Pedagogía Social. Sevilla, España. Extraído de: https://core.ac.uk/download/pdf/158965076.pdf
Staub, E. (2005). Forgiveness as change. En E. Worthington (Ed.), Handbook of forgiveness 91–107. New York, NY: Routledge.
Tiusabá, B. y López, C. (2019). Elementos estructurales y coyunturales de una implementación conflictiva del Acuerdo de Paz entre el Gobierno colombiano y las FARC-EP. Estudios Políticos (Universidad de Antioquia), 55, 224-244. http://doi.org/10.17533/udea.espo.n55a11
Tuvilla, J. (2004). Cultura de paz y educación: manual de paz y conflictos. Instituto de la Paz y los Conflictos. Granada, España: Universidad de Granada.
Velandía, A. (2016). Sistematización de la experiencia en la articulación Curricular entre la PCR y la enseñanza de la ética en jóvenes De noveno grado del IED Tenerife- Granada Sur (Trabajo de grado, Especialización en Educación, Universidad de La Sabana, Colombia). Extraído de https://intellectum.unisabana.edu.co/bitstream/handle/10818/30038/Ayaleidy%20Velandia%20Rubio%20%28Tesis%29.pdf?sequence=1&isAllowed=y
Womack, D. (1988). Assessing the Thomas-Kilmann Conflict Model Survey. Management Communication Quartely, 1 (3). 321-349.
Zambrano, F., y Rincón, A. (2017).  El cuento literario como mediación pedagógica para la formación de una cultura de paz y reconciliación en el grado cuarto del Liceo Hermano Miguel La Salle. (Trabajo de grado, Maestría en Docencia, Universidad de la Salle, Colombia). Extraído de https://ciencia.lasalle.edu.co/cgi/viewcontent.cgi?article=1389&context=maest_docencia
