LA FUNCIÓN DE CUIDADO RESISTE A LA DECONSTRUCCIÓN DE GÉNERO 

Autores:


RESUMEN
Este ensayo es una reflexión del equipo de investigación de la UADE, acerca de la deconstrucción de género y las prácticas de cuidado. Esta función se circunscribió en la era patriarcal al género femenino. A pesar de las grandes transformaciones en el siglo XXI respecto a la deconstrucción de género, el rol de las abuelas maternas sostiene los estereotipos femeninos de la era patriarcal.
El lugar de cuidado de personas otorgó a la mujer un espacio de poder, que, aunque subalterno al del hombre, el género femenino en alianza con el masculino se resiste a perder. Son las hijas, identificadas con sus propias madres, las que demandan a las abuelas para el cuidado de sus hijos. 
PALABRAS CLAVE: Abuelidad, Cuidado, Género, Poder
ABSTRACT
This essay is a UADE research team’s reflection about gender deconstruction and care practices. This function was limited in the Patriarchal era to the female gender. Despite the great transformations in the 21st century regarding gender deconstruction, the role of maternal grandmothers supports the female stereotypes of the Patriarchal era.
The place of care for people granted women a space of power, which although subaltern to that of men, the female gender in alliance with the male resists losing. It is the daughters, identified with their own mothers, who sue grandmothers for the care of their children.
KEYWORDS: Grandparents, Care, Gender, Power


INTRODUCCIÓN

Esta es una reflexión acerca del rol de las abuelas como cuidadoras y la tensión que genera en la deconstrucción de género. El Siglo XXI está rompiendo con ciertos estereotipos que sostenía el patriarcado, respecto a los roles que debían desempeñar tanto mujeres como hombres. Toda transformación de la identidad social trae aparejada una resistencia al cambio. El equipo de investigación del Instituto de Ciencias Sociales y Proyectuales de la Universidad Argentina de la Empresa, piensa importante desandar el rol de “cuidado” que siempre quedó arraigado al género femenino, como un rasgo esencialista de la mujer para lograr la simetría de roles en las nuevas configuraciones familiares. Es importante destacar que el grupo etario al que se refiere este ensayo es el de abuelos/abuelas de clase media del área metropolitana de Buenos Aires (Argentina).   
Las nuevas configuraciones familiares y los cambios socioeconómicos y culturales produjeron transformaciones considerables en los vínculos y funciones que desempeñan tanto abuelos como padres, respecto a la crianza de los niños. Ambos progenitores incorporados al mercado laboral, con ansias de continuar el propio desarrollo de carrera profesional y satisfacer inquietudes personales (continuar sus estudios, gimnasio, encuentros sociales, etc.) no pueden dedicar tiempo completo a la crianza de sus hijos.
Dado que la expectativa de vida se ha incrementado considerablemente, los abuelos de estos niños son jóvenes y vitales como para cubrir estos tiempos necesarios en el cuidado de los nietos. En su mayor parte son jubilados, o si continúan trabajando no es un trabajo de tiempo completo.  Sin embargo, ellos también están atravesados por la cultura y no tienen la actitud pasiva frente a la vida, ni quieren renunciar a sus propios proyectos vitales, a sus áreas de esparcimiento y placer (viajes, etc.), que otrora relegaban las personas de tercera edad. 
En el marco de un proyecto de investigación sobre el rol de los abuelos en el siglo XXI, entrevistamos a abuelos y abuelas de nietos de primera y segunda infancia del área Metropolitana de Buenos Aires (Argentina). En una primera aproximación, observamos que la mayor parte de los que ejercen la función sustituta de sus padres/madres de cuidar a los niños, la ocupan las abuelas maternas. Se realizó entonces un rastreo bibliográfico desde el marco de la psicología social crítica, el interaccionismo social, las teorías de género y el psicoanálisis para pensar la causa por la que este rol de cuidadora todavía parece arraigado en la sociedad, al género femenino. El alto requerimiento de los padres de los niños del siglo XXI a los abuelos/as motivó nuevos interrogantes: ¿por qué la mayor parte de abuelos cuidadores son de género femenino y provienen de la rama materna? ¿Es esta una manifestación de la resistencia instituyente a la transformación de lo instituido por las normas patriarcales de la concepción binaria del mundo? Las abuelas maternas declaran sentir placer al cuidar a sus nietos, ¿será la manifestación de una alianza con sus hijas mujeres que no quieren romper? Trataremos de reflexionar sobre estas preguntas a lo largo del desarrollo de este ensayo. 
DESARROLLO

Las teorizaciones sobre la deconstrucción de género muestran una revolución en los discursos de poder y la transformación en el interior de la vida familiar, respecto a ciertos estereotipos en las prácticas cotidianas de crianza. Así se reconstruyen roles más simétricos entre ambos géneros, tanto padres como madres dedican parte de su tiempo libre a las tareas domésticas y de crianza.  Sin embargo, pareciera que, en el imaginario social, las abuelas maternas son la línea natural en la función de cuidado de los niños. Los progenitores recurren a ellas para que cubran las necesidades que el hijo requiere y que ellos mismos, por hallarse ocupados, no pueden cubrir.
[bookmark: _Hlk26111012]Las abuelas, en general, no se niegan a cuidar a sus nietos/as y dicen hacerlo con placer y dedicación. Describimos la función de cuidado como el: ““(…) trato que permite atender las necesidades de las personas dependientes, que por su edad o por sus condiciones/capacidades (niños y niñas, personas mayores, o enfermas o con algunas discapacidades) y también de las que podían autoproveerse dicho cuidado”” (Rodríguez, 2015, pág. 36). Muchas de estas abuelas están todavía activas laboralmente (aunque no trabajan a tiempo completo) o tienen otras actividades culturales. 
Tomando las teorías de género y los cambios que se están produciendo a partir de finales del Siglo XX y fundamentalmente del Siglo XXI, consideramos que la función de cuidado de personas es un punto resistencial ya que se sostiene dentro del colectivo femenino, con cierta complicidad del discurso hegemónico patriarcal. 

[bookmark: _Hlk26111085]El carácter relacional del cuidado, que es percibido al interior de las familias como obligatorio y desinteresado, lo cual le otorga una dimensión moral y emocional. Una vez más llegamos al punto mencionado anteriormente: el cuidado es una tarea esencialmente realizada por mujeres debido a valores tales como el altruismo y la abnegación, denegándole el carácter de trabajo (Morales, 2019, pág. 11).

El Siglo XXI logró quitar a la maternidad el valor esencialista que definía a la mujer solo como madre. La mujer puede elegir en nuestros días, si quiere procrear, o si prefiere realizar un desarrollo profesional.  En el caso de elegir tener un hijo dentro de una pareja heterosexual, la crianza es compartida con el género masculino. Ambos progenitores, incorporados al Mercado laboral, con horarios extensos, conservan el deseo de salvaguardar espacios y tiempos de disfrute personal, necesitan de algún adulto que los cubra en las tareas cotidianas de crianza, y según los informantes que se convocaron en el proyecto de investigación de UADE, la persona con quien dejan tranquilos y confiados a sus hijos son las abuelas maternas.

Según Boszormenyi-Nagy y Spark (2017) existe en todos los sistemas familiares mitos sobre los roles que están por encima de las posibilidades reales de las personas y que constituyen una supra-estructura de méritos, obligaciones y lealtades invisibles. Entre esos mitos patriarcales se encuentra la elección de la abuela como mejor cuidadora después de la madre. Sin negar los recursos afectivos que pueden transmitir las abuelas, el mito sujeta la confiabilidad de la abuela al hecho de “ser mujer” y “haber sido madre”, y niega la posibilidad de que alguna mujer no pueda o no desee ser cuidadora (Morales, 2019, pág 91).

[bookmark: _Hlk26160373]La identidad social se genera a partir de las representaciones sociales. Las mismas están en el trasfondo de las personas que forman el grupo social de pertenencia. A partir de ellas, las creencias que sostienen tienen carácter de verdaderas. Así Moscovici (1986, pág. 233) plantea que “las representaciones sociales tienen una verdad fiduciaria, que es generada por la confianza que depositamos en la información y los juicios cuando los compartimos con otras personas”. Esto es lo que conforma un consenso funcional dentro de un colectivo. Los miembros de un grupo tienen una identidad social común, que implica maneras de pensar, sentir y actuar aceptadas por todos los que pertenecen a esa comunidad. Si bien mujer ya no es igual a madre, la representación social de abuela encierra todavía una carga tanto afectiva como cognitiva, que la sumerge en el seno de la familia como cuidadora abnegada de los nietos. Conserva las virtudes morales que le eran propias a las madres/mujeres de la era patriarcal resistiéndose a los cambios que se generan en la deconstrucción del género. 
Tal como plantea Fernández (2014, pág. 176):

[bookmark: _GoBack]Concebir la maternidad como esencia de lo femenino, si bien lleva muchos años de existencia en la historia de la humanidad, es relativamente reciente. En los albores de la historia se privilegiaba a la mujer como “objeto de intercambio; en las sociedades siguientes se centró su utilidad como “instrumento de reproducción”. Es decir que las sucesivas organizaciones económico-sociales van utilizando diferentemente el “capital femenino”.

Se sabe que las representaciones sociales se definen como categorías de pensamiento, de acción y de sentimiento que se utilizan para expresar, explicar, justificar y hasta cuestionar la realidad. La vida cotidiana se forja a través de ellas. Las mismas se originan en lo social, son maneras de pensar, sentimientos, y acciones que comparten los diferentes grupos sociales de pertenencia. 

La teoría de las representaciones sociales se ocupa de un tipo específico de conocimiento que juega un papel crucial en cómo la gente piensa y organiza su vida cotidiana. Esta teoría trata del conocimiento – en sentido amplio, es decir incluyendo contenidos cognitivos, afectivos y simbólicos – que juega no solo un papel significativo para las personas en su vida privada, sino también para la vida y la organización de los grupos en los que viven (Morales, 1995, pág. 81).

A partir de las representaciones sociales, los hombres interpretan la “realidad cotidiana”, comparten creencias, pensamientos, prejuicios. En relación con estas construcciones mentales, efectúan conductas que, en el intercambio con el otro, resultan esperables. Es decir, que es una manera de codificar y clasificar al mundo en el que se vive.
La representación social es una “preparación para la acción”, ya que las conductas derivan de nuestra manera de interpretar la realidad. Determinan entonces la modalidad de conocimiento que se emplea en la vida cotidiana y a partir de este conocimiento se regulan las comunicaciones, los valores, etc., que son lo que condicionan las conductas de las personas. Conforman un pensamiento práctico que lleva al individuo a poder comunicarse, comprender y dominar el entorno social. 
Las representaciones sociales se modifican a partir de necesidades prácticas. Cuando cambian las condiciones de vida en la sociedad, se reelaboran a partir de la comunicación, del discurso, las formas de pensar, y sentir la vida cotidiana. Esto se debe a que se refieren a la relación que mantiene el sujeto con el objeto, están “entre” el sujeto y el objeto. Todo cambio genera una cierta resistencia; creemos que la función de cuidadora en la abuelidad es un estereotipo que conserva las características del paradigma del siglo XX como la mujer abnegada, que tiene un amor incondicional por sus hijos/nietos, tierna y sensible. Tal como plantean García Villanueva, Ávila Rodríguez, Vargas Pérez y Hernández Ramírez (2015, pág. 133):

Los estereotipos de género son, por su parte, aquellas percepciones permanentes de los papeles asignados a hombres y mujeres, los cuales se convierten en un sistema de creencias acerca de las características, atributos y comportamientos que se piensa son propias, esperables y adecuadas para éstos, se transmiten de generación en generación y van del “ser” al “deber ser”, es decir, los estereotipos son esquemas cognitivos (Fernández, 1995). Así, los comportamientos asociados al género son la manifestación conjunta de los papeles y los estereotipos con otros rasgos de la personalidad, las habilidades, las percepciones y creencias sobre sí mismo como varón o mujer (Lara, 1993).

¿A qué se debe que el lugar de cuidadora siga quedando enraizado dentro del género femenino? Consideramos que, así como el padre tenía la función de proveedor y protector dentro de la familia nuclear del siglo XX, la mujer/madre lograba un poder subalterno al varón en la esfera íntima de su hogar. Era ama (dueña) de casa y guardaba el poder de decisión en la crianza cotidiana y educación de sus hijos. La función de cuidadora tanto de su hogar como de sus hijos era el único reducto de poder que tenía. Este rol le daba existencia a la mujer dentro de la cultura, obtenía un cierto reconocimiento dentro del discurso hegemónico del varón. Desde ya que era un poder y valor subalterno al del hombre, pero generaba una cierta gratificación narcisista. Tal como plantea Colette Soler (2008, pág. 134), el hijo como un objeto a poseer: 

Más aun, la alienación inherente al amor, la relación madre-hijo que refiere a una potencia superior en la medida en que el recién nacido no es al principio un sujeto, sino un objeto. Objeto real, en las manos de la madre quien, mucho más allá de lo que exigen los cuidados, puede usarlo como una posesión, como una muñeca erótica para gozar y hacer gozar.

Este intenso lazo amoroso continúa en el hijo varón como ternura y en la niña que elige una orientación amorosa heterosexual, se transforma en identificación. Así es como la niña querrá ser como su madre (Butler, 2017). Demandar a su propia madre para que la sustituya en el cuidado de sus hijos, es dejar el cuidado de sus hijos con la persona en quien se proyecta, resultando así un sentimiento de confianza y seguridad. La abuela no se niega a dicha tarea porque más allá del placer que le da el rol en sí mismo, le permite realizar a través de la hija, un ideal narcisista, que es el de haber tenido tiempo no solo para ejercer sus ocupaciones profesionales, sino también para actividades que tienen que ver con su bienestar personal, disfrute y libertad (gym, encuentro con amigas, etc.). 

(…) autoras, con enfoque de género como Tobío Soler (2007), describen la solidaridad intragénero entre madre-hija, aun cuando entienden que es una solidaridad imposible de ser ejercida sin conflictos, mencionando el exceso de responsabilidades de las abuelas como uno de los problemas habituales que hacen al ejercicio del poder al interior de la familia (Morales, 2019, pág. 36).

Esta unión amorosa entre madre e hija, independientemente de la ambivalencia, la intolerancia entre ambas por sus diferencias y los conflictos de poder que pudieran surgir resulta una alianza difícil de romper. El punto de encuentro inconsciente más importante es el espacio de la maternidad y el poder que ejercen sobre los hijos. 
Por otra parte, el mandato social acerca de los cuidados maternos y el amor incondicional al hijo continúan siendo ideales en la sociedad actual, por más que el hombre participe de la crianza, la representación social “madre” y “abuela” sigue teniendo la impronta del “amor incondicional” y de un “saber hacer” con los hijos/nietos de las mujeres que les otorga un poder sobre ellos que no quieren perder, ni social, ni familiarmente. El de cuidadora es un lugar que genera la creencia que la madre/abuela es insustituible en la crianza del niño, sin embargo, es un valor de utilidad dentro del discurso de la vida privada y no pública (Lagarde, 1998). Al decir de Schwarz (2016, pág. 217): “El proceso de crianza conlleva la necesidad de cubrir una serie de cuidados del hijo: la asignación de las tareas que ello requiere es parte de una negociación y una relación de poder entre sus cuidadores”. 
Entre madres y abuelas se teje una cadena transgeneracional que sigue replicando los estereotipos maternos tal como se conformaron en la Modernidad y asumidos vía identificación primaria. A su vez, se complementa inconscientemente con el discurso patriarcal y opera como la mayor resistencia para la transformación en la concepción del género que fundamentalmente responde a una simetría de espacios. Consideramos que este lugar del cuidado es la función que más se resiste a los cambios de paradigmas entre géneros como si mostrara “la revolución de género estancada” tal como lo plantea Hoschschild (2008). 
Estudiando la repartición de tareas entre los géneros tanto en el mercado laboral como en las tareas domésticas, Azpiazu (2013, pág. 365) dice que: 

(…) a pesar de que el rol de proveedor se haya repartido entre hombres y mujeres, las tareas domésticas siguen asignándose mayoritariamente a las mujeres. Esta conformación de roles de género estancos favorece diversas situaciones de conflictividad familiar, producto de la invisibilización del trabajo doméstico, la frustración de las mujeres devenida del escaso reconocimiento de las tareas domésticas y de cuidado y las limitaciones para realizar otras tareas en el espacio público, entre otras situaciones disparadoras de conflicto (Hochschild, 2008). 

Las funciones que el Patriarcado asignara a la mujer en el ámbito doméstico, como si por pertenecer al género femenino tuviese virtudes especiales para el cuidado en relación con los hombres, pareciera que sigue vigente en esta doble jornada de responsabilidad de la mujer, que, si bien participa en la esfera pública, también es la mayor responsable de los cuidados de los niños y las tareas domésticas, delegándose parte de ellas en la figura de la abuela materna.

CONCLUSIONES 

Todo proceso de deconstrucción implica lidiar con ciertas resistencias al cambio. El lugar de abuela materna cuidadora pareciera ser un eje de la resistencia frente a lo nuevo instituyente que boga por la paridad y simetría entre los géneros.
El lugar de cuidado ha sido el único espacio de reconocimiento en la sociedad patriarcal por los hombres socialmente. Se consideraba una virtud inherente a la mujer/madre bajo una mirada esencialista de la mujer=madre, que hoy por hoy se ha deconstruido.
La mujer incorporada al mercado laboral puede decidir si quiere o no ser madre ya que se rompió con el estereotipo de la modernidad. Sin embargo, la función de cuidado queda todavía engrampada a la figura femenina, como si ser mujer implicara poseer más virtudes para cumplir con esta función.
En las horas que los progenitores no pueden cubrir las exigencias de la crianza (por trabajo, estudio o tareas que les generan bienestar personal), se demanda en primer lugar a la abuela materna. En la mayoría de los casos, ellas se ven compelidas a cumplir con la función de abuelas cuidadoras; en parte porque esto les genera cierto bienestar y placer, se sienten útiles, pero, por otra parte, no pueden renunciar al mandato social de altruismo, amor incondicional, etc., que les asignaba la sociedad patriarcal a la función materna.
Tal como se desarrolló, el hogar y el cuidado de los hijos, era un espacio de poder de la mujer (subalterno al poder del esposo/padre/proveedor). En verdad, la única posesión que la mujer tenía como propia, era el hijo. Aceptar una simetría entre géneros, sería perder esa posesión narcisista.
¿Por qué las abuelas maternas son más demandadas que las paternas? Esto se debe a un fuerte enlace amoroso entre madres/hijas. Las nuevas madres confían absolutamente el cuidado de sus hijos/as a sus propias madres, como si fueran una continuación de sí mismas. El intenso amor que se generó en los primeros años de vida ha trasmudado en proceso identificatorio y es así como se replica el modelo materno en estas nuevas generaciones a partir de las abuelas.
Por otra parte, las abuelas maternas, ven realizado su ideal personal en estas hijas que no solo dispensan tiempo en las tareas profesionales, sino que también se permiten dejar a sus niños para realizar tareas que hacen a su disfrute, bienestar o desarrollo personal. 
Así es que pensamos, que la función de cuidado, aunque es una tarea no remunerada y hasta descalificada, se trata de conservar en el genero femenino siendo una de las manifestaciones de resistencia al cambio para el proceso de deconstrucción que plantean las teorías de género. 

BIBILIOGRAFIA
Aspiazu, E. (2013), Trabajo y cuidado: la promoción de la justicia a través de políticas de conciliación con perspectiva de género, Argentina, Trabajo y Sociedad Sociología del trabajo – Estudios culturales – Narrativas sociológicas y literarias NB - Núcleo Básico de Revistas Científicas Argentinas (Caicyt-Conicet)
Butler, J. (2017). El género en disputa. Buenos Aires: Paidós.
Fernández, A. (2014). La mujer de la ilusión. Pactos y contratos entre hombres y mujeres. Buenos Aires: Paidós
García Villanueva, J., Ávila Rodríguez, D., Vargas Pérez, M. K., & Hernández Ramírez, C. I. (2015). Acerca de la feminización de profesiones. Caso: la docencia en preescolar en la Ciudad de México. Revista Estudios de Género. La Ventana, 42, 129-151.
Lagarde, M. (1998). Identidad genérica y feminismo. Sevilla: Instituto Andaluz de la Mujer.
Morales J. (1995). Manual de Psicología Social. México: McGraw Hill.
Morales, L. (2019). Prácticas y discursos de género que sostienen el trabajo de las abuelas cuidadoras. Tesis maestría en estudios de género, UCES. Buenos Aires.
Rodríguez Enriquez, C. M. (2015). Economía feminista y economía del cuidado: Aportes conceptuales para el estudio de la desigualdad. Fundación Foro Nueva Sociedad, Nueva Sociedad, 256, 30-44. 
Schwarz, P. (2016). Maternidades en verbo. Buenos Aires: Biblos.
Soler, C. (2008). Lo que Lacan dijo de las mujeres. Estudio de psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós.
Tobío Soler, C. (2005). Madres que trabajan. Dilemas y estrategia. Madrid: Cátedra.
